
Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

﷽ 

La définition de la: 
 

« Transcription 

de la sunnah »  
 

Écrit et traduit par : Ilyas abou Roumayssa 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

 

A) La définition du mot tadwin 

• La définition dans la langue arabe 

L’origine du mot tadwin vient des trois lettres : Dal (د), Waw (و), Noun 

 qui signifie la proximité et le (دَوَنََ) qui forme le verbe dawana (ن)

rapprochement. 1 

Quant au mot tadwin ( نَتدَْوِيَ ) il signifie rassembler une chose qui a été 

séparé où réunir une chose éparpillée.2 

 

• La définition dans la terminologie islamique 

Dans la terminologie islamique, le tadwin consiste à compiler des 

connaissances dans un seul et même livre. 3 

 

 

 

 

 

 

 

 
1 Maqaayis lugha, ibn faris, tome 2/ page 317. 
2 Tadwin as-sunnah an-nabawiya, Mohammed ibn Matar, page 13. 
3 Tadwin as-sunnah an-nabawiya, Mohammed ibn Matar, page 13. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

B) Ce qu’il faut savoir à propos du tadwin 

• La préservation de la sunnah a commencé à 

l’époque du prophète  
Beaucoup de gens, par ignorance ou par égarement, affirment que la 

transmission écrite de la sunnah n’a commencé qu’après la mort du 
Prophète. Pourtant, lorsque l’on regarde les textes, on découvre que 
dès son vivant, de nombreux compagnons écrivaient et mémorisaient 

ses paroles et ses actes. 

Abdellah ibn ´Amr a dit : « j’avais l’habitude d’écrire tout ce que 
j’entendais du prophète afin de le mémoriser. Les associateurs de la 
Mecque me l’on empêché en me disant : « tu écris tout ce que tu 

entends de lui, alors que c’est un humain qui parle sous l’effet de la 
colère et de la joie ». J’ai donc arrêté d’écrire puis je suis allé voir le 
prophète pour lui exposer ma situation. Le prophète indiqua sa 

bouche avec son doigt et dit : « écrit ! Par celui qui détient mon âme 

dans sa main seule la vérité sort d’ici [sa bouche]. Abou Daoud :3646] 

Ce hadith nous montre clairement que ‘Abdallah ibn ‘Amr écrivait les 
paroles du Prophète alors qu’il était encore à La Mecque, c’est-à-dire 

dans les premières années de la mission prophétique. Et non seulement 

il écrivait, mais le Prophète lui a confirmé et ordonné de continuer à 

écrire. 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Abou Hourayra a dit : “Il n’y a pas un compagnon du prophète qui 

possède plus de hadith que moi à l’exception de Abdellah ibn ‘Amr. Il 
avait l’habitude d’écrire les hadiths tandis que je ne le faisais pas. 
[Boukhari :113] 

 

Ici, Abou Hourayra – qui est pourtant connu comme le compagnon 

ayant rapporté le plus de hadiths – reconnaît que ‘Abdallah ibn ‘Amr en 
connaissait encore plus que lui, car il écrivait tout, alors que lui retenait 

par cœur. 

Ces récits montrent donc que dès l’époque des compagnons, la sunnah 
était préservée de deux manières : par la mémorisation et par 

l’écriture. 4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
4 Tadwin as-sunnah an-nabawiya, Mohammed ibn Matar, page 65. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

• Le jugement de l’écriture de la sunnah 

Comme nous l’avons déjà expliqué, plusieurs textes prouvent que les 
compagnons écrivaient la sunnah du vivant même du Prophète صلى الله عليه وسلم. 

Pourtant, les savants ont divergé sur le statut religieux de cette 

écriture. Était-elle permise ou interdite ? 

Certains savants ont vu dans ce hadith une interdiction : 

 

D’après Abou Sa’id al Khoudri, le Messager d’Allah a dit : « Ne mettez 

rien par écrit de ce que je dis. Celui qui a écrit de moi autre que le 

Coran, qu’il l’efface. Transmettez ce que vous entendez de moi, il n’y a 
pas de mal à cela. Mais celui qui ment délibérément à mon sujet qu’il 
prépare sa place en Enfer. » [Mouslim : 2004] 

 

Ce texte montre que le Prophète a interdit d’écrire de lui autre chose 
que le Coran. 

Mais alors, comment concilier ce hadith avec d’autres textes où 
l’écriture de la sunnah est clairement permise ? Les savants ont 
proposé plusieurs explications : 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

   Un premier groupe de savants dit que l’écriture des hadiths est 
interdite. Pour eux, il fallait uniquement mémoriser et transmettre 

oralement. Ils se basent sur le hadith d’Abou Sa‘id et sur les récits de 

compagnons qui demandaient à leurs élèves de ne pas écrire, mais 

d’apprendre par cœur. 

   Un deuxième groupe dit que le hadith d’Abou Sa‘id est faible, et 

que les hadiths autorisant l’écriture sont authentiques. 

   Un troisième groupe a cherché à concilier les textes. Ils expliquent 

que l’interdiction concernait uniquement le fait d’écrire le Coran et la 
sunnah sur le même feuillet, afin d’éviter toute confusion. 

   Un quatrième groupe a dit que l’interdiction d’écrire était valable 
seulement au début de l’islam, lorsque les compagnons n’avaient pas 
encore bien différencié le Coran de la sunnah. Mais une fois cette 

distinction claire, le Prophète a autorisé l’écriture. Et c’est cet avis qui 
est le plus juste. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Abou Hourayra a dit : « Lorsqu’Allah eut accordé la conquête de la 

Mecque à son Envoyé, celui-ci se leva au milieu de la foule, loua Allah, 

proclama Sa gloire et dit : Allah a préservé la Mecque de l’Éléphant ; 
mais Il a rendu maîtres de cette ville l'Envoyé d’Allah et les Croyants. 

Elle a été inviolable pour tous avant moi ; elle n'a cessé d'être sacrée 

pour moi qu'un instant, durant un seul jour, et elle ne cessera de l'être 

après moi pour personne. On ne doit ni effaroucher son gibier, ni 

couper ses épines, ni ramasser les objets qu'on y trouve sinon pour 

annoncer leur trouvaille. Les parents de celui qui y aura été victime 

d'un meurtre auront le choix entre ces deux partis : ou accepter une 

compensation ou exercer le talion contre le meurtrier. - Fais une 

exception pour l'idhkhir (ذإخِر ِ  demanda al- 'Abbâs, car nous ,(الْإ

employons cette plante pour nos tombes et pour nos maisons. - 

Exception est faite pour l'idhkhir  (ذإخِر ِ  » « répliqua l'Envoyé d’Allah ,(الْإ

Alors un homme du Yémen, Abû Shâh, se leva et dit : Ô Envoyé 

d’Allah, qu'on me mette ceci par écrit. - Qu'on le mette par écrit pour 

Abû Shâh ! s'écria l'Envoyé d’Allah. [Boukhari : 2434] 

 

Cet événement a eu lieu à la fin de la vie du Prophète َصلى الله عليه وسلم, lors du 

pèlerinage d’adieu, c’est-à-dire à la fin de la révélation. Cela confirme 

que l’interdiction initiale avait été levée. 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

An-Nawawi a dit : «Al Qaadi a dit :  Il y a eu beaucoup de divergences 

parmi les premiers musulmans, parmi les Compagnons et les Tabi'oun, 

concernant l'écriture de la science. Beaucoup d'entre eux la 

désapprouvaient, tandis que d'autres l'approuvaient. Ensuite, les 

musulmans se sont tous mis d’accord sur la permission et les 
divergences ont été dissipées. Ils divergeaient également quant à la 

signification de ce hadith (Abou Sa’id) qui interdit l'écriture. Certains 
disaient que le hadith signifie qu'il est interdit d'écrire pour ceux dont 

la mémoire est fiable et qui craignent de dépendre de l'écriture s'ils 

écrivent. C'est le cas de hadiths tels que : "Écrivez pour Abu Shah" ; le 

hadith du parchemin de Ali ; le hadith du parchemin d'Amr ibn 

Huzaym, qui contenait des règles de succession, des traditions, et des 

compensations ; le hadith sur l'écriture des aumônes et des 

prélèvements d'aumône, envoyé par Abu Bakr à Anas lorsqu’il se 

dirigea vers Bahrayn ; le hadith d'Abou Hourayra concernant la 

différence entre Ibn 'Amr ibn al-'As qui écrivait et lui-même qui 

n'écrivait pas, et d'autres hadiths similaires. D'autres soutenaient que 

le hadith interdisant l'écriture avait été abrogé par ces hadiths, et que 

l'interdiction d'écrire était en vigueur lorsque l'on craignait que le 

hadith ne soit mélangé au Coran. Lorsque cette crainte a été levée, 

l'autorisation d'écrire a été accordée. Il a également été dit que 

l'interdiction ne concernait que l'écriture simultanée du Coran et du 

hadith dans un seul volume, afin d'éviter toute confusion pour le 

lecteur. Allah sait mieux. »5 

 

 

 
5 Charh sahih mouslim, An-Nawawi, tome 18/page 129-130. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Remarque : 

 

Après la mort du Prophète, certains compagnons ont parfois empêché 

leurs élèves d’écrire les hadiths. Mais attention : cela ne veut pas dire 
qu’ils considéraient que c’était interdit d’un point de vue religieux. 

La vraie raison était pédagogique. À cette époque, l’écriture des 
sciences commençait à prendre beaucoup d’importance. Certains 
étudiants se contentaient de recopier les hadiths dans leurs cahiers et 

ne faisaient plus l’effort de les mémoriser par cœur. 

Or, la force de la transmission de la sunnah reposait justement sur deux 

choses : 

1. La mémorisation → pour que les hadiths soient vivants dans les 
cœurs et faciles à transmettre. 

2. L’écriture → pour garder une trace écrite fidèle et durable. 

Le danger était que les étudiants délaissent la mémorisation et se 

reposent uniquement sur leurs feuillets. C’est pour éviter ce 
déséquilibre que certains compagnons interdisaient à leurs élèves 

d’écrire. Ils voulaient les pousser à apprendre par cœur d’abord, puis à 
compléter avec l’écriture. 

Donc leur interdiction n’était pas un jugement religieux mais un moyen 
éducatif. Ils ne disaient pas que c’était haram d’écrire la sunnah, mais 
qu’il fallait d’abord la graver dans les cœurs avant de la poser sur du 
papier. 6 

 
 

6 Tadwin as-sunnah an-nabawiya, Mohammed ibn Matar, page 65-74. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

 

• Le tadwin est une obligation divine 

 

Allah dit : 

 

لنَۡا   نَحۡن    إنَِّا   سمح ِكۡرَ  نزََّ ۥ  وَإِنَّا  ٱلذ  ونَ   لهَ  جمحسحج   :  سجحالحجِۡر   سجى٩ لحَََٰفظِ   

« En vérité c’est Nous qui avons fait descendre le Rappel, et c’est Nous 
qui en sommes gardien. » [15 :9] 

   Ici, Allah affirme que le Coran est préservé, dans ses lettres comme 

dans son sens. Mais un texte qui serait préservé sans explication 

perdrait son sens. C’est pourquoi Allah a confié au Prophète la mission 
de clarifier le Livre : 

 

ب رِ    بٱِلبَۡي نََِٰتِ   سمح  نزَلنَۡا    وَٱلزُّ
َ
ِكۡرَ   إلِيَۡكَ   وَأ بيَ نَِ   ٱلذ  لَِ   مَا   للِنَّاسِ  لتِ  مۡ   إلِيَۡهِمۡ   ن ز  ونَ   وَلعََلَّه  ر    سجى ٤٤ يَتَفَكَّ

تخمتخمسحج   :  سجحالنَّحۡل   

 

« Et vers toi, Nous avons fait descendre le Rappel, pour que tu 

exposes clairement aux gens ce qui leur a été révélé. » [16 :44] 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Cela signifie que le Coran seul, sans la Sunnah, n’est pas suffisant pour 
une compréhension correcte. La Sunnah est l’explication pratique, 
orale et comportementale du Coran. 

 

Allah dit : 

 

وَ  إنِۡ   ٣ ٱلهَۡوَى   عَنِ   ينَطِق    وَمَا سمح َّا   ه  تخمسحج  - تحم  :  سجحالنَّجۡم  سجى ٤ ي وحَيَٰ   وَحۡي    إلِ  

 

« Il ne prononce rien sous l’effet de la passion ; ce n’est rien d’autre 
qu’une révélation inspirée. » [53 :3-4] 

 

   La Sunnah est donc une révélation au même titre que le Coran. 

Allah dit encore : 

 

ن  سمح ولَ   ي طِعِ   مَّ طَاعَ   فَقَدۡ  ٱلرَّس 
َ
ه   أ َ تجمجمحسحج   :  سجحالن سَِاء  سجى ٨٠  ٱللَّ  

 

« Quiconque obéit au Messager a obéi à Allah. » [4 :80] 

   Obéir au Prophète, c’est obéir à Allah. Rejeter la Sunnah revient 
donc à désobéir à Allah. 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Puisque la Sunnah est indispensable pour comprendre le Coran, Allah 

l’a préservée à travers des hommes de cette communauté choisis pour 
leur mémoire, leur rigueur et leur sincérité : les savants du hadith. 

D’après Zayd ibn Thabit, Le Prophète a dit : « Qu’Allah fasse 
resplendir de beauté celui qui aura entendu quelque chose venant de 

nous et qui l’aura transmis tel qu’il l’a entendu. Il se peut que celui à 
qui parviendront [mes propos] soit plus attentif que celui qui les a 

entendus. » [Abou Daoud : 3660] 

Les compagnons écrivaient et mémorisaient les paroles du Prophète صلى الله عليه وسلم. 

Puis les générations suivantes (les Tabiʿīn et les grands imams) ont 
compilé la Sunnah dans des ouvrages authentiques (Boukhari, Muslim, 

etc.). Ils ont développé la science de l’isnād (chaîne de transmission) 
pour distinguer les hadiths authentiques des inventés. 

   Ce système n’a aucun équivalent dans l’histoire : aucune autre 
civilisation n’a développé une méthode aussi rigoureuse pour préserver 
les paroles de son Prophète. 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

• Les principaux types d’ouvrages de tadwin de 

la Sunnah 

 

Le tadwīn de la Sunnah occupe une place essentielle dans l’histoire 
de l’islam. Contrairement à ce que prétendent certains opposants à 
la Sunnah, il ne s’agit pas d’une invention tardive apparue après la 
mort du Prophète, mais d’un effort de préservation et d’organisation 
qui avait pour unique but de servir la Sunnah afin de faciliter la 

pratique de l’islam aux musulmans. Dès la vie du Prophète, certains 
compagnons notaient ses paroles, et après sa mort, les générations 

suivantes ont poursuivi ce travail avec rigueur. Puis, avec l’expansion 
de la communauté et la multiplication des besoins — enseignement, 

jurisprudence, clarification des jugements — les savants ont 

développé différents types d’ouvrages. 

Ainsi, le tadwīn a toujours eu pour finalité de garantir l’accès des 
musulmans à la Sunnah authentique, afin qu’ils puissent comprendre 
et pratiquer correctement leur religion, en parfaite continuité avec la 

mission du Prophète. 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

أطُ وُ المُ  .1  (Mouwatta) 

• Définition : Le terme Mouwattaʾ signifie « le chemin aplani et 

facilité ». Ce sont des recueils qui rassemblent à la fois des hadiths 

et des avis de savants, souvent organisés par thèmes de fiqh. 

• Utilité : Ils servaient de référence pratique pour les juges et les 

étudiants en droit islamique, en présentant les hadiths aux côtés 

des fatwas des savants locaux. 

• Exemples : 

o Muwattaʾ de l’imam Mālik (le plus célèbre, basé sur la 

pratique des savants de Médine). 

o Muwattaʾ de Muḥammad ibn al-Ḥasan al-Shaybānī (élève 

d’Abū Ḥanīfa). 

o D’autres Muwattaʾ existaient également, mais celui de Mālik 
s’est imposé par son authenticité et sa large diffusion 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

سُْ .2 ن دالْم   (Al mousnad) 

• Définition : Recueils de hadiths organisés selon les compagnons 

rapporteurs. Chaque section commence par un compagnon, puis 

regroupe les hadiths qu’il a transmis. Il est généralement classé 

par ordre alphabétique pour faciliter la recherche. 

• Utilité : Préserver l’ensemble de ce qui est attribué à chaque 
compagnon, indépendamment de la classification juridique. 

C’était une manière encyclopédique de conserver le patrimoine 
prophétique. 

• Exemples : 

o Musnad Aḥmad ibn Ḥanbal (contient environ 30 000 

hadiths). 

o Musnad Abū Yaʿlā al-Mawṣilī. 

o Musnad al-Ṭayālisī 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

نُ ن ُالسُ  .3  (Sunan) 

• Définition : Recueils classés par chapitres juridiques (le livre de la 

purification, le livre de la prière, le livre de la zakat etc.) mais qui 

incluent des hadiths de fiabilité variable (authentiques, bons, 

parfois faibles). L’objectif du savant est donc de regrouper tous les 

hadiths qu’il a entendu sur un sujet précis de la jurisprudence que 

ce hadith soit authentique ou faible. 

• Utilité : Servir directement à l’élaboration du fiqh, car ils sont 
organisés en fonction des besoins pratiques des savants et des 

juges. 

• Exemples : 

o Sunan Abū Dāwūd (sélection de hadiths utiles au fiqh). 

o Sunan al-Tirmidhī (précise aussi la force du hadith et 

l’opinion des savants). 

o Sunan al-Nasāʾī. 

o Sunan Ibn Mājah 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

احُ حُ الص  ُ .4  (As-sihaah) 

• Définition : Recueils rassemblant uniquement des hadiths 

considérés comme authentiques (ṣaḥīḥ) selon des critères stricts 

de chaîne et de contenu. L’auteur rapporte tous les hadith 
authentique dans un ouvrage, peu importe le thème ou le sujet 

du hadith (jurisprudence, croyance, batailles etc.) 

• Utilité : Offrir à la communauté une référence sûre, où chaque 

hadith est garanti comme authentique. 

• Exemples : 

o Ṣaḥīḥ al-Boukhārī (le plus rigoureux). 

o Ṣaḥīḥ Muslim. 

o Sahih ibn khouzayma 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

عُ امُ وُ الجُ  .5  (Jawāmiʿ) 

• Définition : Recueils très complets qui rassemblent des hadiths 

couvrant tous les thèmes : croyance, adoration, transactions, 

tafsīr, morale, etc. 

• Utilité : Donner une vision globale de la Sunnah du Prophète صلى الله عليه وسلم. 

• Exemple : 

o Jāmiʿ al-Tirmidhī (souvent compté parmi les Sunan mais 

classé aussi comme Jāmiʿ car il est complet). 

 

Conclusion : 

Chaque type d’ouvrage de tadwīn répondait à un besoin spécifique : 

• Muwattaʾ : pratique et fiqh. 

• Musnad : conservation globale. 

• Sunan : usage juridique. 

• Ṣaḥīḥ : authenticité stricte. 

• Jawāmiʿ et autres : outils complémentaires de vérification, 

d’indexation et de critique scientifique. 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

C) L’effort des salafs pour la préservation 

de la sunnah 

 

Les salaf ont fourni des efforts incroyables pour protéger et 

transmettre la sunna du Prophète. À leur époque, ils ont utilisé tous les 

moyens possibles pour qu’elle ne se perde pas et reste vivante dans la 
communauté musulmane. 

Ils l’ont étudiée avec sérieux, ils l’ont appliquée dans leur vie 
quotidienne, ils l’ont mémorisée par cœur, ils l’ont écrite pour la 
conserver, et ils l’ont transmise à la oumma. 

Quand on regarde leur vie, on se rend compte à quel point ils ont 

sacrifié leur temps et leurs forces pour que la sunna arrive jusqu’à nous 
intacte. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

• L’effort des compagnons du prophète  
 

Après avoir parlé de l’immense effort des salaf pour préserver la 
sunnah, il est important de commencer par le tout premier groupe : les 

compagnons du Prophète. 

Eux ont eu un privilège unique : vivre aux côtés du Messager d’Allah, 
voir sa pratique de l’islam et recevoir directement de lui les explications 
du Coran. 

Mais ce privilège venait aussi avec une grande responsabilité. Car 

beaucoup de versets du Coran descendaient sous une forme générale, 

sans détails, comme l’ordre d’accomplir la prière ou de donner la zakāt. 
Et c’était le Prophète qui leur expliquait comment prier, combien de 
rak‘āt, à quel moment, et comment donner la zakāt sur leurs biens. 

Ainsi, les compagnons apprenaient la religion non seulement à travers 

le texte du Coran, mais aussi en observant et en suivant de près le 

Prophète, dans ses actes, ses adorations et même son comportement 

quotidien. 

C’est dans ce contexte que nous allons voir comment les sahaba ont 
fourni des efforts immenses pour la sunnah, en vivant l’islam 
directement avec le Prophète et en le suivant dans les moindres détails. 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

1. Le rôle du Prophète auprès des compagnons 

Les compagnons recevaient directement du Prophète l’explication du 
Coran.  

Le bouclier contre les mauvaises interprétations du coran et la 

mauvaise pratique de la religion passe par le suivi du prophète dans la 

compréhension du coran et de la religion. 

C’est pour cela que les compagnons suivaient les ordres du prophète 

et s’éloignaient de ses interdits. Ils prenaient le prophète en exemple 
dans leur pratique de la religion, dans les actes, les adorations, les 

échanges avec les gens sauf dans ce qui était spécifique à lui.  

 

م    وَمَا   سمح َٰك  ول   ءَاتىَ وه    ٱلرَّس  ذ  مۡ   وَمَا  فخَ  َٰك  وا     عَنۡه    نَهَى وا    فَٱنتَه  ه   وَٱتَّق  َ َ  إنَِّ   ٱللَّ   سجى٧ ٱلعِۡقَابِ  شَدِيد    ٱللَّ
تمخسحج   :  سجحالحشَۡر   

Prenez ce que le Messager vous donne ; et ce qu'il vous interdit, 

abstenez-vous en ; et craignez Allah car Allah est dur en punition. 

[59 :7] 

Dans ce noble verset Allah nous ordonne d’obéir aux ordres du 

prophète et de nous éloigner de ses interdits. Ordre et interdit qui se 

trouve dans la sunnah. Cela montre l’obligation divine de la 
préservation de la sunnah. 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

 

2. L’obéissance totale des compagnons 

Les compagnons avaient une obéissance totale envers le Prophète صلى الله عليه وسلم. 

Tout ce qu’il faisait, ils le faisaient, et tout ce qu’il délaissait, ils le 
délaissaient. Ils n’avaient pas besoin d’explication ni de justification : 
leur confiance en lui était complète. 

 

Ibn omar dit : le messager d’Allah avait mis une bague en or. Les 
gens se sont aussitôt mis à porter une bague en or. Puis le prophète 

jeta sa bague et dit : plus jamais je ne reporterais cela. » Les gens se 
sont aussitôt mis à jeter leurs bagues. » [boukhari  : 5866] 

 

Anas ibn Malik a dit : “Le prophète n’ôta ses sandales en prière 
qu’une seule fois, à ce moment les gens ôtèrent les leurs alors le 
prophète dit : “Pourquoi avez-vous retiré vos sandales ?” 
Ils répondirent : “Nous t’avons vu les retirer alors nous les avons 
retirés » il dit : “Jibril vint m’informer qu’il s’y trouvait une impureté.” 
[Abou daoud :650] 
 

Ces nobles hadiths montrent le suivi absolu des compagnons envers le 

prophète. Regarder les compagnons dans leur pratique religieuse été 

comme regarder le prophète Mohammed dans sa pratique religieuse.  

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

3. Le suivi constant de la vie du Prophète  

Les compagnons faisaient tout leur possible pour ne rien manquer des 

enseignements du Prophète. Certains organisaient même des tours de 

rôle pour rester auprès de lui. 

Quant à ceux qui vivaient loin de Médine, ils envoyaient des délégués 

auprès du Prophète afin d’apprendre directement de lui, puis de 
revenir enseigner à leurs tribus. 

 

Omar ibn al khattab a dit : Moi ainsi qu’un de mes voisins des ansar 
des bani oumayya de Médine, nous nous rendions à tour de rôle chez 

le prophète. Un jour c’était mon voisin, le jour suivant c’était moi, et 
quand je revenais je rapportais à mon voisin toutes les nouvelles que 

j’avais apprises, révélation du coran ou autre chose, et mon voisin en 
faisait autant… [Boukhari : 2468] 

‘ouqba ibn al harith rappelle qu’il avait épousé une fille d’abou ihaab 
ibn ‘aziz. Une femme vint le trouver et lui dit : « j’ai été nourrice de 
‘ouqba, et de celle qu’il a épousée. J’ignore répondit ‘ouqba, si tu as 
été ma nourrice et tu ne m’as pas prévenu que tu avais nourri ma 
femme. » Aussitôt, il enfourcha sa monture et alla trouver l’envoyé 
d’Allah à Médine et lui soumit la question : « Comment ? s’écria 
l’envoyé d’Allah, tu gardes ta femme alors qu’on dit pareille chose. » 
‘ouqba quitta donc sa femme qui épousa un autre mari. [Boukhari : 
88] 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

 

4. Les femmes et la transmission de la sunnah 

Les femmes aussi jouaient un rôle important dans la transmission de la 

sunnah. Elles posaient des questions aux épouses du Prophète, en 

particulier sur les sujets intimes ou spécifiques aux femmes, afin 

d’apprendre la religion avec précision. 

Ainsi, la sunnah n’était pas seulement transmise par les hommes, mais 
aussi par les femmes, qui ont contribué à préserver une partie 

essentielle de la religion. 

 

Aisha a dit :"Lorsque le Messager d’Allah accomplissait les ablutions 
majeures, il commençait par se laver les mains, puis il versait de l'eau 

de la main droite dans la gauche et se lavait le sexe. Ensuite, il 

effectuait ses ablutions mineures, puis il prenait de l'eau et 

introduisait ses doigts mouillés jusqu'à la base des cheveux, puis il 

versait trois poignées d'eau sur sa tête, puis il versait de l'eau sur tout 

son corps et enfin il se lavait les pieds." [Mouslim : 306] 

Ce noble hadith nous explique comment le prophète faisait ses grandes 

ablutions. Il ne fait aucun doute qu’aucun compagnon du prophète 

n’aurait pu voir le prophète accomplir cette adoration en dehors de ses 

épouses. 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

5. la préservation de la sunnah après la mort du prophète  

Après la mort du Prophète, les compagnons ont ressenti une immense 

responsabilité : celle de préserver la religion, aussi bien dans leur 

pratique quotidienne que dans sa transmission à la communauté. 

Certains d’entre eux étaient prêts à voyager un mois entier simplement 
pour confirmer un seul hadith auprès d’un autre compagnon, afin 
d’être sûrs de ne pas se tromper. 

Ils ont également commencé à transmettre la sunnah en donnant des 

cours à leurs élèves, afin que cette précieuse tradition soit conservée et 

transmise fidèlement de génération en génération. 7 

D’après Abdellah ibn ‘Amr, le prophète a dit : « transmettez de moi ne 

serait-ce qu’un verset. » [Boukhari : 3461].  

D’après Abou hourayra, le prophète a dit : « celui qui ment sur moi 

volontairement qu’il prépare sa place en enfer » [Boukhari : 110]  

 

 

 

 

 

 

 

 

 
7 Tadwin as-sunnah an-nabawiya, Mohammed ibn Matar, page 25-32. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

• L’effort des Tabi’in et leurs élèves   

 

Après l’époque bénie des compagnons, vint celle de leurs élèves : les 
Tābi‘īn. Ce sont les musulmans qui n’ont pas rencontré directement le 
Prophète, mais qui ont appris la religion auprès des compagnons. Et 

après eux vinrent leurs élèves, appelés les Atbā‘ al-Tābi‘īn, c’est-à-dire 

la troisième génération de musulmans. 

Mais cette nouvelle époque ne ressemblait pas à celle des compagnons. 

C’est alors que commencèrent à apparaître les troubles, les passions et 
les innovations au sein de la communauté. Les ennemis de l’islam – 

parmi les juifs, les chrétiens, les adorateurs du feu et les philosophes – 

cherchaient à nuire à cette religion. Ils ont semé le doute, propagé des 

ambiguïtés et tenté d’introduire des idées étrangères, surtout parmi les 
nouveaux musulmans. 

Face à ces nouvelles menaces, les élèves des compagnons ont ressenti 

une immense responsabilité : préserver la sunnah et protéger la bonne 

compréhension de l’islam. Leur vigilance et leurs efforts ont joué un 
rôle essentiel pour que la religion reste intacte et continue à se 

transmettre correctement. 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

• L’apparition des troubles et des innovations 

 

Le Prophète avait averti que des troubles allaient frapper la 

communauté, mais qu’une « porte » les retenait encore. Dans un 
célèbre hadith rapporté par Hudhayfa, cette porte fut identifiée comme 

étant ‘Umar ibn al-Khaṭṭāb. Hudhayfa expliqua que cette porte ne serait 
pas simplement ouverte, mais détruite, et qu’une fois détruite, elle ne 
se refermerait plus jamais. 

Cela signifiait que tant que ‘Umar était vivant, il était un rempart solide 
qui protégeait la communauté des innovations, des ambiguïtés et des 

troubles. Mais après sa mort, les fitan allaient se répandre sans retour. 

➢ L’assassinat de ‘Umar ibn al-Khaṭṭāb 

Ce moment décisif arriva lorsque ‘Umar fut poignardé par Abou 
Lou’loua al-Majoussi, un adorateur du feu, alors qu’il dirigeait la prière 
des musulmans. Ce meurtre ouvrit la porte aux fitan et marqua le début 

d’une période de divisions et d’épreuves au sein de la communauté. 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

➢ Les ennemis extérieurs et intérieurs 

Après cet événement, les ennemis de l’islam trouvèrent l’occasion de 
s’immiscer pour semer le désordre. Parmi eux : les Juifs, les Chrétiens, 
les Majous et les philosophes. Leur but était de corrompre la pureté de 

l’islam transmis par le Prophète et ses compagnons. 

Parmi eux, un nom revient souvent : Ibn Saba al-Yahoudi, un juif 

considéré comme l’instigateur de nombreuses sectes et innovations. 
C’est de là que sont nés les premiers grands égarements : comme le 
chiisme extrême, les débats sur le qadar et d’autres courants qui se 
sont éloignés de la voie de la sunnah. 

 

• La réaction des gens de la sunnah 

 
➢ Doublement d’effort pour préserver la religion 

Face à l’apparition des troubles et des innovations, les compagnons qui 
restaient encore en vie, ainsi que leurs élèves, les Tabi‘īn, ont redoublé 
d’efforts pour protéger la religion. Leur objectif était clair : préserver la 
compréhension correcte de l’islam et empêcher que les ambiguïtés ou 
les fausses idées ne se mélangent à la révélation. 

Ils savaient qu’Allah leur avait confié un dépôt immense : le Coran et la 
sunnah. Et ils se sont montrés à la hauteur de cette responsabilité en 

renforçant la transmission et en surveillant attentivement ce qui 

circulait dans la communauté. 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

➢ Les principes mis en place 

Pour accomplir cette mission, les gens de la sunnah ont établi des 

règles précises qui allaient devenir les bases de la science du hadith : 

• La mémorisation de la sunnah : les savants se sont attachés à 

mémoriser avec exactitude les paroles et les actes du Prophète َصلى الله عليه وسلم, 

et à les transmettre de manière fidèle. 

• Le questionnement sur les rapporteurs : on commença à 

demander systématiquement qui avait rapporté tel ou tel hadith, 

afin de vérifier la fiabilité de la chaîne de transmission. 

• Les recherches sur l’état des narrateurs : les savants ont étudié la 

vie, la moralité et la croyance des rapporteurs, pour distinguer les 

dignes de confiance des innovateurs ou des menteurs. 

• L’écriture et la compilation de la sunnah : ce qui n’était au départ 
que des feuillets dispersés a été progressivement rassemblé et 

organisé en grands ouvrages. Des recueils comme al-Muwaṭṭaʾ de 

l’imam Mālik ou al-Musnad de l’imam Aḥmad témoignent de cet 

effort monumental. 

Grâce à ces principes, la sunnah a été protégée des falsifications et 

transmise de manière authentique à travers les générations. 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

• La vigilance des savants du hadith 
➢ La responsabilité de distinguer l’authentique du faible 

Avec l’apparition des innovations et des menteurs, les savants du 
hadith ont compris qu’il était vital de distinguer ce qui était 
authentique de ce qui ne l’était pas.  

L’imam Muslim a dit : « Il est obligatoire pour tout le monde de 

distinguer entre un hadith authentique et un hadith faible, entre un 

rapporteur digne de confiance et un rapporteur qui ne l’est pas. »ُُ
[Introduction sahih mouslim: 1] 

Le Prophète lui-même avait averti sa communauté :  

D’après Abou Hourayra, le prophète a dit : « Il y aura, à la fin des 

temps, des menteurs imposteurs qui rapporteront des hadiths que ni 

vous ni vos pères n’avez entendus. Prenez garde à eux et ne vous 
égarez pas ! » [Mouslim : 7] 

➢ L’importance de l’isnād (la chaîne de transmission) 

C’est à cette époque que l’importance de la chaîne de transmission – 

l’isnād – s’est affirmée comme un pilier fondamental. 

 Ibn Sirin a dit : « Cette science est une religion, regardez donc de qui 

vous prenez votre religion. » [Introduction sahih mouslim] 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Ibn Sirin a dit : «« Ils (les compagnons) ne demandaient pas (autrefois) 

à propos de la chaîne de transmission (isnād). Mais lorsque la fitna 
apparut (meurtre de Omar et Othman), ils dirent : “Dites-nous qui 

sont vos rapporteurs.” Alors, on regardait les gens de la Sunnah et on 
acceptait leurs hadiths, et on regardait les gens de l’innovation, et on 
n’acceptait pas leurs hadiths. » » [Introduction sahih mouslim] 

 

‘Abd Allāh ibn al-Mubārak a dit :ُ« La chaîne de transmission fait 

partie de la religion. Sans elle, chacun aurait dit ce qu’il voulait. 
»[Introduction sahih mouslim] 

➢ Exemples concrets de vigilance 

Les savants n’hésitaient pas à mettre en garde contre les rapporteurs 
douteux. Ibn al-Mubārak, par exemple, interdisait de rapporter les 
hadiths de ‘Amr ibn Thābit parce qu’il insultait les salaf. 

Zayd ibn Abī Anīsah est allé jusqu’à rejeter les hadiths de son propre 
frère, Yahyā ibn Abī Anīsah, car il était menteur. 

Ces exemples montrent la rigueur incroyable des savants du hadith. 

Même quand il s’agissait de proches, ils ne toléraient aucune faiblesse 
ou mensonge, afin que la sunnah du Prophète reste préservée et 

transmise de manière pure et authentique. 

 


