Ecrit et traduit par : llyas abou Roumayssa

i-slamy.com




A) La définition du mot tadwin
e La définition dans la langue arabe

L’origine du mot tadwin vient des trois lettres : Dal (2), Waw (), Noun
(¢) qui forme le verbe dawana (&32) qui signifie la proximité et le
rapprochement. !

Quant au mot tadwin ((xs3) il signifie rassembler une chose qui a été
séparé ou réunir une chose éparpillée.?

e La définition dans la terminologie islamique

Dans la terminologie islamique, le tadwin consiste a compiler des
connaissances dans un seul et méme livre.3

! Maqaayis lugha, ibn faris, tome 2/ page 317.
2Tadwin as-sunnah an-nabawiya, Mohammed ibn Matar, page 13.
3Tadwin as-sunnah an-nabawiya, Mohammed ibn Matar, page 13.

i-slamy.com




B) Ce qu’il faut savoir a propos du tadwin
e La préservation de la sunnah a commencé a
I’époque du prophete

Beaucoup de gens, par ignorance ou par égarement, affirment que la
transmission écrite de la sunnah n’a commencé qu’apres la mort du
Prophete. Pourtant, lorsque I'on regarde les textes, on découvre que
des son vivant, de nombreux compagnons écrivaient et mémorisaient
ses paroles et ses actes.

Abdellah ibn "Amr a dit : « j’avais I’habitude d’écrire tout ce que
j’entendais du propheéte afin de le mémoriser. Les associateurs de la
Mecque me I'on empéché en me disant : « tu écris tout ce que tu
entends de lui, alors que c’est un humain qui parle sous I’effet de la
colere et de la joie ». J'ai donc arrété d’écrire puis je suis allé voir le
prophéte pour lui exposer ma situation. Le propheéte indiqua sa
bouche avec son doigt et dit : « écrit ! Par celui qui détient mon ame
dans sa main seule la vérité sort d’ici [sa bouche]. Abou Daoud :3646]

Ce hadith nous montre clairement que ‘Abdallah ibn ‘Amr écrivait les
paroles du Prophete alors gu’il était encore a La Mecque, c’est-a-dire
dans les premieres années de la mission prophétique. Et non seulement
il écrivait, mais le Prophete lui a confirmé et ordonné de continuer a
écrire.

i-slamy.com




Abou Hourayra a dit : “ll n’y a pas un compagnon du propheéete qui
posséde plus de hadith que moi a I'exception de Abdellah ibn ‘Amr. Il
avait I’habitude d’écrire les hadiths tandis que je ne le faisais pas.
[Boukhari :113]

Ici, Abou Hourayra — qui est pourtant connu comme le compagnon
ayant rapporté le plus de hadiths — reconnait que ‘Abdallah ibn ‘Amr en
connaissait encore plus que lui, car il écrivait tout, alors que lui retenait
par cceur.

Ces récits montrent donc que des I'époque des compagnons, la sunnah
était préservée de deux manieres : par la mémorisation et par
I’écriture. *

4Tadwin as-sunnah an-nabawiya, Mohammed ibn Matar, page 65.

i-slamy.com




e Le jugement de I’écriture de la sunnah

Comme nous lI'avons déja expliqué, plusieurs textes prouvent que les
compagnons écrivaient la sunnah du vivant méme du Prophéte £,
Pourtant, les savants ont divergé sur le statut religieux de cette
écriture. Etait-elle permise ou interdite ?

Certains savants ont vu dans ce hadith une interdiction :

D’apres Abou Sa’id al Khoudri, le Messager d’Allah a dit : « Ne mettez
rien par écrit de ce que je dis. Celui qui a écrit de moi autre que le
Coran, gqu’il 'efface. Transmettez ce que vous entendez de moi, il n’y a
pas de mal a cela. Mais celui qui ment délibérément a mon sujet qu’il
prépare sa place en Enfer. » [Mouslim : 2004]

Ce texte montre que le Prophete a interdit d’écrire de lui autre chose
gue le Coran.

Mais alors, comment concilier ce hadith avec d’autres textes ou
I’écriture de la sunnah est clairement permise ? Les savants ont
proposé plusieurs explications :

i-slamy.com




Bl Un premier groupe de savants dit que I'écriture des hadiths est
interdite. Pour eux, il fallait uniquement mémoriser et transmettre
oralement. lls se basent sur le hadith d’Abou Sa‘id et sur les récits de
compagnons qui demandaient a leurs éleves de ne pas écrire, mais
d’apprendre par cceur.

) Un deuxieme groupe dit que le hadith d’Abou Sa‘id est faible, et
gue les hadiths autorisant I’écriture sont authentiques.

EJ Un troisieme groupe a cherché a concilier les textes. Ils expliquent
gue l'interdiction concernait uniquement le fait d’écrire le Coran et Ia
sunnah sur le méme feuillet, afin d’éviter toute confusion.

3 Un quatriéme groupe a dit que I'interdiction d’écrire était valable
seulement au début de l'islam, lorsque les compagnons n’avaient pas
encore bien différencié le Coran de |la sunnah. Mais une fois cette
distinction claire, le Prophéete a autorisé I’écriture. Et c’est cet avis qui
est le plus juste.

i-slamy.com




Abou Hourayra a dit : « Lorsqu’Allah eut accordé la conquéte de la
Mecque a son Envoyé, celui-ci se leva au milieu de la foule, loua Allah,
proclama Sa gloire et dit : Allah a préservé la Mecque de ’Eléphant ;
mais Il a rendu maitres de cette ville I'Envoyé d’Allah et les Croyants.
Elle a été inviolable pour tous avant moi ; elle n'a cessé d'étre sacrée
pour moi qu'un instant, durant un seul jour, et elle ne cessera de I'étre
apres moi pour personne. On ne doit ni effaroucher son gibier, ni
couper ses épines, ni ramasser les objets qu'on y trouve sinon pour
annoncer leur trouvaille. Les parents de celui qui y aura été victime
d'un meurtre auront le choix entre ces deux partis : ou accepter une
compensation ou exercer le talion contre le meurtrier. - Fais une

exception pour l'idhkhir (=5Y(), demanda al- 'Abbas, car nous
employons cette plante pour nos tombes et pour nos maisons. -
Exception est faite pour l'idhkhir (J%:S}fl), répliqua I'Envoyé d’Allah » «

Alors un homme du Yémen, Abi Shah, se leva et dit : O Envoyé
d’Allah, qu'on me mette ceci par écrit. - Qu'on le mette par écrit pour
Abu Shah ! s'écria I'Envoyé d’Allah. [Boukhari : 2434]

Cet événement a eu lieu a la fin de la vie du Prophéte £, lors du
pelerinage d’adieu, c’est-a-dire a la fin de la révélation. Cela confirme
gue l'interdiction initiale avait été levée.

i-slamy.com




An-Nawawi a dit : «Al Qaadi a dit: Il y a eu beaucoup de divergences
parmi les premiers musulmans, parmi les Compagnons et les Tabi'oun,
concernant I'écriture de la science. Beaucoup d'entre eux la
désapprouvaient, tandis que d'autres |I'approuvaient. Ensuite, les
musulmans se sont tous mis d’accord sur la permission et les
divergences ont été dissipées. lls divergeaient également quant a la
signification de ce hadith (Abou Sa’id) qui interdit I'écriture. Certains
disaient que le hadith signifie qu'il est interdit d'écrire pour ceux dont
la mémoire est fiable et qui craignent de dépendre de I'écriture s'ils
écrivent. C'est le cas de hadiths tels que : "Ecrivez pour Abu Shah" ; le
hadith du parchemin de Ali ; le hadith du parchemin d'Amr ibn
Huzaym, qui contenait des regles de succession, des traditions, et des
compensations ; le hadith sur I'écriture des aumones et des
prélevements d'aumone, envoyé par Abu Bakr a Anas lorsqu’il se
dirigea vers Bahrayn ; le hadith d'Abou Hourayra concernant la
différence entre Ibn 'Amr ibn al-'As qui écrivait et lui-méme qui
n'écrivait pas, et d'autres hadiths similaires. D'autres soutenaient que
le hadith interdisant I'écriture avait été abrogé par ces hadiths, et que
I'interdiction d'écrire était en vigueur lorsque I'on craignait que le
hadith ne soit mélangé au Coran. Lorsque cette crainte a été levée,
I'autorisation d'écrire a été accordée. Il a également été dit que
I'interdiction ne concernait que I'écriture simultanée du Coran et du
hadith dans un seul volume, afin d'éviter toute confusion pour le
lecteur. Allah sait mieux. »>

5 Charh sahih mouslim, An-Nawawi, tome 18/page 129-130.

i-slamy.com




Remarque :

Apres la mort du Prophete, certains compagnons ont parfois empéché
leurs éleves d’écrire les hadiths. Mais attention : cela ne veut pas dire
gu’ils considéraient que c’était interdit d’'un point de vue religieux.

La vraie raison était pédagogique. A cette époque, I’écriture des
sciences commencait a prendre beaucoup d’importance. Certains
étudiants se contentaient de recopier les hadiths dans leurs cahiers et
ne faisaient plus |'effort de les mémoriser par coeur.

Or, la force de la transmission de la sunnah reposait justement sur deux
choses :

1. La mémorisation - pour que les hadiths soient vivants dans les
cceurs et faciles a transmettre.

2. L’écriture - pour garder une trace écrite fidele et durable.

Le danger était que les étudiants délaissent la mémorisation et se
reposent uniguement sur leurs feuillets. C'est pour éviter ce
déséquilibre que certains compagnons interdisaient a leurs éléves
d’écrire. lls voulaient les pousser a apprendre par cceur d’abord, puis a
compléter avec |'écriture.

Donc leur interdiction n’était pas un jugement religieux mais un moyen
éducatif. lIs ne disaient pas que c’était haram d’écrire la sunnah, mais
gu’il fallait d’abord la graver dans les coeurs avant de la poser sur du
papier.®

6Tadwin as-sunnah an-nabawiya, Mohammed ibn Matar, page 65-74.

i-slamy.com




e Le tadwin est une obligation divine

Allah dit :

(42 31 40 & hesd L4 G SINGE 226 )

« En vérité c’est Nous qui avons fait descendre le Rappel, et c’est Nous
qui en sommes gardien. » [15 :9]

Ici, Allah affirme que le Coran est préservé, dans ses lettres comme
dans son sens. Mais un texte qui serait préservé sans explication
perdrait son sens. C’est pourquoi Allah a confié au Prophete la mission
de clarifier le Livre :

- > Z

4® 0835 040 11l 03 6 00 G5 S0l Wiy 285 ey
[te 2 J&EN

« Et vers toi, Nous avons fait descendre le Rappel, pour que tu
exposes clairement aux gens ce qui leur a été révélé. » [16 :44]

i-slamy.com




Cela signifie que le Coran seul, sans la Sunnah, n’est pas suffisant pour
une compréhension correcte. La Sunnah est I’explication pratique,
orale et comportementale du Coran.

Allah dit :
[e - v+ 2201 40 o558 655 V) 35 8L © B3l o2 G 5

« Il ne prononce rien sous |’effet de la passion ; ce n’est rien d’autre
gu’une révélation inspirée. » [53 :3-4]

La Sunnah est donc une révélation au méme titre que le Coran.

Allah dit encore :

v Eow 222 T sayf (s @
A+ L300 4O T Wl 385 J,250 ol o 3

« Quiconque obéit au Messager a obéi a Allah. » [4 :80]

Obéir au Prophete, c’est obéir a Allah. Rejeter la Sunnah revient
donc a désobéir a Allah.

i-slamy.com




Puisque |la Sunnah est indispensable pour comprendre le Coran, Allah
I’a préservée a travers des hommes de cette communauté choisis pour
leur mémoire, leur rigueur et leur sincérité : les savants du hadith.

D’apres Zayd ibn Thabit, Le Prophéte a dit : « Qu’Allah fasse
resplendir de beauté celui qui aura entendu quelque chose venant de
nous et qui I'aura transmis tel qu’il I’a entendu. Il se peut que celui a
qui parviendront [mes propos] soit plus attentif que celui qui les a
entendus. » [Abou Daoud : 3660]

Les compagnons écrivaient et mémorisaient les paroles du Prophéte £,
Puis les générations suivantes (les Tabi‘in et les grands imams) ont
compilé la Sunnah dans des ouvrages authentiques (Boukhari, Muslim,
etc.). lls ont développé la science de I'isnad (chaine de transmission)
pour distinguer les hadiths authentiques des inventés.

Ce systeme n’a aucun équivalent dans I’histoire : aucune autre
civilisation n’a développé une méthode aussi rigoureuse pour préserver
les paroles de son Prophete.

i-slamy.com




e Les principaux types d’ouvrages de tadwin de
la Sunnah

Le tadwin de la Sunnah occupe une place essentielle dans I’histoire
de l'islam. Contrairement a ce que prétendent certains opposants a
la Sunnah, il ne s’agit pas d’une invention tardive apparue apres la
mort du Prophéete, mais d’un effort de préservation et d’organisation
gui avait pour unique but de servir la Sunnah afin de faciliter la
pratique de I'islam aux musulmans. Des la vie du Prophete, certains
compagnons notaient ses paroles, et apres sa mort, les générations
suivantes ont poursuivi ce travail avec rigueur. Puis, avec I’'expansion
de la communauté et la multiplication des besoins — enseignement,
jurisprudence, clarification des jugements — les savants ont
développé différents types d’ouvrages.

Ainsi, le tadwin a toujours eu pour finalité de garantir I'acces des
musulmans a la Sunnah authentique, afin qu’ils puissent comprendre
et pratiquer correctement leur religion, en parfaite continuité avec la
mission du Prophete.

i-slamy.com




1. 34l (Mouwatta)

. Définition : Le terme Mouwatta’ signifie « le chemin aplani et
facilité ». Ce sont des recueils qui rassemblent a la fois des hadiths
et des avis de savants, souvent organisés par themes de figh.

. Utilité : lls servaient de référence pratique pour les juges et les
étudiants en droit islamique, en présentant les hadiths aux cotés
des fatwas des savants locaux.

. Exemples:

o Muwatta’ de I'imam Malik (le plus célébre, basé sur la
pratique des savants de Médine).

o Muwatta’ de Muhammad ibn al-Hasan al-Shaybani (éleve
d’AbU Hanifa).

o D’autres Muwatta’ existaient également, mais celui de Malik
s’est imposé par son authenticité et sa large diffusion

i-slamy.com




2. 1l (Al mousnad)

. Définition : Recueils de hadiths organisés selon les compagnons
rapporteurs. Chaque section commence par un compagnon, puis
regroupe les hadiths qu’il a transmis. Il est généralement classé
par ordre alphabétique pour faciliter la recherche.

. Utilité : Préserver '’ensemble de ce qui est attribué a chaque
compagnon, indépendamment de la classification juridique.
C’était une maniere encyclopédique de conserver le patrimoine
prophétique.

. Exemples:

o Musnad Ahmad ibn Hanbal (contient environ 30 000
hadiths).

o Musnad Abad Ya'la al-Mawsilr.

o Musnad al-Tayalist

i-slamy.com




3. (i) (Sunan)

. Définition : Recueils classés par chapitres juridiques (/e livre de la
purification, le livre de la priere, le livre de la zakat etc.) mais qui
incluent des hadiths de fiabilité variable (authentiques, bons,
parfois faibles). L’objectif du savant est donc de regrouper tous les
hadiths qu’il a entendu sur un sujet précis de la jurisprudence que
ce hadith soit authentique ou faible.

« Utilité : Servir directement a |'élaboration du figh, car ils sont
organisés en fonction des besoins pratiques des savants et des
juges.

. Exemples:
o Sunan Abud Dawdd (sélection de hadiths utiles au figh).

o Sunan al-Tirmidhi (précise aussi la force du hadith et
I’opinion des savants).

o Sunan al-Nasa’r.

o Sunan Ibn Majah

i-slamy.com




4. \>a! (As-sihaah)

. Définition : Recueils rassemblant uniguement des hadiths
considérés comme authentiques (sahih) selon des critéres stricts
de chaine et de contenu. L’auteur rapporte tous les hadith
authentique dans un ouvrage, peu importe le theme ou le sujet
du hadith (jurisprudence, croyance, batailles etc.)

« Utilité : Offrir a la communauté une référence slre, ou chaque
hadith est garanti comme authentique.

. Exemples:
o Sahih al-Boukhari (le plus rigoureux).
o Sahih Muslim.

o Sahih ibn khouzayma

i-slamy.com




5. &3 (Jawami)

. Définition : Recueils tres complets qui rassemblent des hadiths
couvrant tous les themes : croyance, adoration, transactions,
tafsir, morale, etc.

. Utilité : Donner une vision globale de la Sunnah du Prophéte £,
. Exemple:

o Jami‘ al-Tirmidhi (souvent compté parmi les Sunan mais
classé aussi comme Jami“ car il est complet).

Conclusion :
Chaque type d’ouvrage de tadwin répondait a un besoin spécifique :

. Muwatta’ : pratique et figh.

. Musnad : conservation globale.
« Sunan : usage juridique.

. Sahth : authenticité stricte.

. Jawami’ et autres : outils complémentaires de vérification,
d’indexation et de critique scientifique.

i-slamy.com




C) L'effort des salafs pour la préservation
de la sunnah

Les salaf ont fourni des efforts incroyables pour protéger et
transmettre la sunna du Prophéte. A leur époque, ils ont utilisé tous les
moyens possibles pour qu’elle ne se perde pas et reste vivante dans la
communauté musulmane.

lls 'ont étudiée avec sérieux, ils I'ont appliquée dans leur vie
quotidienne, ils I'ont mémorisée par cceur, ils I'ont écrite pour la
conserver, et ils 'ont transmise a la oumma.

Quand on regarde leur vie, on se rend compte a quel point ils ont
sacrifié leur temps et leurs forces pour que la sunna arrive jusqu’a nous
intacte.

i-slamy.com




o L’effort des compagnons du prophete

Apres avoir parlé de I'immense effort des salaf pour préserver la
sunnah, il est important de commencer par le tout premier groupe : les
compagnons du Prophete.

Eux ont eu un privilege unique : vivre aux cotés du Messager d’Allah,
voir sa pratique de l'islam et recevoir directement de lui les explications
du Coran.

Mais ce privilege venait aussi avec une grande responsabilité. Car
beaucoup de versets du Coran descendaient sous une forme générale,
sans détails, comme 'ordre d’accomplir la priere ou de donner la zakat.
Et c’était le Prophéte qui leur expliquait comment prier, combien de
rak‘at, a quel moment, et comment donner la zakat sur leurs biens.

Ainsi, les compagnons apprenaient la religion non seulement a travers
le texte du Coran, mais aussi en observant et en suivant de pres le
Prophete, dans ses actes, ses adorations et méme son comportement
guotidien.

C’est dans ce contexte que nous allons voir comment les sahaba ont
fourni des efforts immenses pour la sunnah, en vivant l'islam
directement avec le Propheéte et en le suivant dans les moindres détails.

i-slamy.com




1. Le role du Prophéte aupres des compagnons

Les compagnons recevaient directement du Prophete |'explication du
Coran.

Le bouclier contre les mauvaises interprétations du coran et la
mauvaise pratique de la religion passe par le suivi du prophete dans la
compréhension du coran et de la religion.

C’est pour cela que les compagnons suivaient les ordres du prophete
et s’éloignaient de ses interdits. lls prenaient le prophete en exemple
dans leur pratique de la religion, dans les actes, les adorations, les
échanges avec les gens sauf dans ce qui était spécifique a lui.

2.0 z ¥ ,g,o ot . ,’, o .
cé@u\.ud\ii Q\gaﬂ\ﬂ ).@.b\é r%l.g.: ’e)m d}w_)‘ A Lj}

Prenez ce que le Messager vous donne ; et ce qu'il vous interdit,
abstenez-vous en ; et craignez Allah car Allah est dur en punition.
[59 :7]

Dans ce noble verset Allah nous ordonne d’obéir aux ordres du
prophéete et de nous éloigner de ses interdits. Ordre et interdit qui se
trouve dans la sunnah. Cela montre I'obligation divine de la
préservation de la sunnah.

i-slamy.com




2. L'obéissance totale des compagnons

Les compagnons avaient une obéissance totale envers le Prophéte .
Tout ce gu’il faisait, ils le faisaient, et tout ce qu’il délaissait, ils le
délaissaient. lls n’avaient pas besoin d’explication ni de justification :
leur confiance en lui était compléete.

Ibn omar dit : le messager d’Allah avait mis une bague en or. Les
gens se sont aussitot mis a porter une bague en or. Puis le prophete
jeta sa bague et dit : plus jamais je ne reporterais cela. » Les gens se
sont aussitot mis a jeter leurs bagues. » [boukhari : 5866]

Anas ibn Malik a dit : “Le prophete n’0ta ses sandales en priéere
gu’une seule fois, a ce moment les gens 6terent les leurs alors le
propheéte dit : “Pourquoi avez-vous retiré vos sandales ?”

lls répondirent : “Nous t’avons vu les retirer alors nous les avons
retirés » il dit : “Jibril vint m’informer qu'’il s’y trouvait une impureté.”
[Abou daoud :650]

Ces nobles hadiths montrent le suivi absolu des compagnons envers le
prophete. Regarder les compagnons dans leur pratique religieuse été
comme regarder le prophete Mohammed dans sa pratique religieuse.

i-slamy.com




3. Le suivi constant de la vie du Prophéte

Les compagnons faisaient tout leur possible pour ne rien manquer des
enseignements du Prophete. Certains organisaient méme des tours de
role pour rester aupres de lui.

Quant a ceux qui vivaient loin de Médine, ils envoyaient des délégués
aupres du Prophete afin d’apprendre directement de lui, puis de
revenir enseigner a leurs tribus.

Omar ibn al khattab a dit : Moi ainsi qu’un de mes voisins des ansar
des bani oumayya de Médine, nous nous rendions a tour de role chez
le prophéte. Un jour c’était mon voisin, le jour suivant c’était moi, et
quand je revenais je rapportais a mon voisin toutes les nouvelles que
j’avais apprises, révélation du coran ou autre chose, et mon voisin en
faisait autant... [Boukhari : 2468]

‘ougba ibn al harith rappelle qu’il avait épousé une fille d’abou ihaab
ibn ‘aziz. Une femme vint le trouver et lui dit : « j’ai été nourrice de
‘ougba, et de celle qu’il a épousée. J'ignore répondit ‘ouqba, si tu as
été ma nourrice et tu ne m’as pas prévenu que tu avais nourri ma
femme. » Aussitot, il enfourcha sa monture et alla trouver I’envoyé
d’Allah a Médine et lui soumit la question : « Comment ? s’écria
I’envoyé d’Allah, tu gardes ta femme alors qu’on dit pareille chose. »
‘ougba quitta donc sa femme qui épousa un autre mari. [Boukhari :
88]

i-slamy.com




4. Les femmes et la transmission de la sunnah

Les femmes aussi jouaient un réle important dans la transmission de la
sunnah. Elles posaient des questions aux épouses du Prophéte, en
particulier sur les sujets intimes ou spécifiqgues aux femmes, afin
d’apprendre la religion avec précision.

Ainsi, la sunnah n’était pas seulement transmise par les hommes, mais
aussi par les femmes, qui ont contribué a préserver une partie
essentielle de la religion.

Aisha a dit :"Lorsque le Messager d’Allah accomplissait les ablutions
majeures, il commencait par se laver les mains, puis il versait de I'eau
de la main droite dans la gauche et se lavait le sexe. Ensuite, il
effectuait ses ablutions mineures, puis il prenait de I'eau et
introduisait ses doigts mouillés jusqu'a la base des cheveux, puis il
versait trois poignées d'eau sur sa téte, puis il versait de I'eau sur tout
son corps et enfin il se lavait les pieds." [Mouslim : 306]

Ce noble hadith nous expliqgue comment le propheéte faisait ses grandes
ablutions. Il ne fait aucun doute qu’aucun compagnon du prophete
n’aurait pu voir le prophéete accomplir cette adoration en dehors de ses
épouses.

i-slamy.com




5. la préservation de la sunnah aprés la mort du prophéte

Apres la mort du Prophete, les compagnons ont ressenti une immense
responsabilité : celle de préserver la religion, aussi bien dans leur
pratique quotidienne que dans sa transmission a la communauté.

Certains d’entre eux étaient préts a voyager un mois entier simplement
pour confirmer un seul hadith auprés d’un autre compagnon, afin
d’étre slirs de ne pas se tromper.

lls ont également commencé a transmettre la sunnah en donnant des
cours a leurs éleves, afin que cette précieuse tradition soit conservée et
transmise fidelement de génération en génération.’

D’apres Abdellah ibn ‘Amr, le prophéte a dit : « transmettez de moi ne
serait-ce qu’un verset. » [Boukhari : 3461].

D’apres Abou hourayra, le prophéte a dit : « celui qui ment sur moi
volontairement qu’il prépare sa place en enfer » [Boukhari : 110]

’Tadwin as-sunnah an-nabawiya, Mohammed ibn Matar, page 25-32.

i-slamy.com




o L’effort des Tabi’in et leurs éleves

Apres I'époque bénie des compagnons, vint celle de leurs éleves : les
Tabi‘in. Ce sont les musulmans qui nont pas rencontré directement le
Prophete, mais qui ont appris la religion aupres des compagnons. Et
apres eux vinrent leurs éléves, appelés les Atba‘ al-Tabi‘in, c’est-a-dire
la troisieme génération de musulmans.

Mais cette nouvelle époque ne ressemblait pas a celle des compagnons.
C’est alors que commencerent a apparaitre les troubles, les passions et
les innovations au sein de la communauté. Les ennemis de I'islam —
parmi les juifs, les chrétiens, les adorateurs du feu et les philosophes —
cherchaient a nuire a cette religion. lls ont semé le doute, propagé des
ambiguités et tenté d’introduire des idées étrangeres, surtout parmi les
nouveaux musulmans.

Face a ces nouvelles menaces, les éleves des compagnons ont ressenti
une immense responsabilité : préserver la sunnah et protéger la bonne
compréhension de l'islam. Leur vigilance et leurs efforts ont joué un
role essentiel pour que la religion reste intacte et continue a se
transmettre correctement.

i-slamy.com




e L’apparition des troubles et des innovations

Le Prophete avait averti que des troubles allaient frapper la
communauté, mais qu’une « porte » les retenait encore. Dans un
célebre hadith rapporté par Hudhayfa, cette porte fut identifiée comme
étant ‘Umar ibn al-Khattab. Hudhayfa expliqua que cette porte ne serait
pas simplement ouverte, mais détruite, et qu’une fois détruite, elle ne
se refermerait plus jamais.

Cela signifiait que tant que ‘Umar était vivant, il était un rempart solide
qui protégeait la communauté des innovations, des ambiguités et des
troubles. Mais apres sa mort, les fitan allaient se répandre sans retour.

» L’assassinat de ‘Umar ibn al-Khattab

Ce moment décisif arriva lorsque ‘Umar fut poignardé par Abou
Lou’loua al-Majoussi, un adorateur du feu, alors qu’il dirigeait la priere
des musulmans. Ce meurtre ouvrit la porte aux fitan et marqua le début
d’une période de divisions et d’épreuves au sein de la communauté.

i-slamy.com




> Les ennemis extérieurs et intérieurs

Apres cet événement, les ennemis de I'islam trouverent |'occasion de
s'immiscer pour semer le désordre. Parmi eux : les Juifs, les Chrétiens,
les Majous et les philosophes. Leur but était de corrompre la pureté de
I"islam transmis par le Prophete et ses compagnons.

Parmi eux, un nom revient souvent : lbn Saba al-Yahoudi, un juif
considéré comme l'instigateur de nombreuses sectes et innovations.
C’est de la que sont nés les premiers grands égarements : comme le
chiisme extréme, les débats sur le gadar et d’autres courants qui se
sont éloignés de la voie de la sunnah.

e La réaction des gens de la sunnah

» Doublement d’effort pour préserver la religion

Face a I'apparition des troubles et des innovations, les compagnons qui
restaient encore en vie, ainsi que leurs éleves, les Tabi‘in, ont redoublé
d’efforts pour protéger la religion. Leur objectif était clair : préserver la
compréhension correcte de 'islam et empécher que les ambiguités ou

les fausses idées ne se mélangent a la révélation.

lls savaient qu’Allah leur avait confié un dépot immense : le Coran et la
sunnah. Et ils se sont montrés a la hauteur de cette responsabilité en
renforgant la transmission et en surveillant attentivement ce qui
circulait dans la communauté.

i-slamy.com




» Les principes mis en place

Pour accomplir cette mission, les gens de la sunnah ont établi des
regles précises qui allaient devenir les bases de la science du hadith :

. La mémorisation de la sunnah : les savants se sont attachés a
mémoriser avec exactitude les paroles et les actes du Prophéte £,
et a les transmettre de maniere fidele.

. Le questionnement sur les rapporteurs : on commenca a
demander systématiquement qui avait rapporté tel ou tel hadith,
afin de vérifier la fiabilité de la chaine de transmission.

« Les recherches sur I’état des narrateurs : les savants ont étudié la
vie, la moralité et la croyance des rapporteurs, pour distinguer les
dignes de confiance des innovateurs ou des menteurs.

« L’écriture et la compilation de la sunnah : ce qui n’était au départ
gue des feuillets dispersés a été progressivement rassemblé et
organisé en grands ouvrages. Des recueils comme al-Muwatta’ de
I'imam Malik ou al-Musnad de I'imam Ahmad témoignent de cet
effort monumental.

Grace a ces principes, la sunnah a été protégée des falsifications et
transmise de maniere authentique a travers les générations.

i-slamy.com




e La vigilance des savants du hadith
» La responsabilité de distinguer I’authentique du faible

Avec |'apparition des innovations et des menteurs, les savants du
hadith ont compris qu’il était vital de distinguer ce qui était
authentique de ce qui ne |'était pas.

L'imam Muslim a dit : « Il est obligatoire pour tout le monde de
distinguer entre un hadith authentique et un hadith faible, entre un
rapporteur digne de confiance et un rapporteur qui ne I’est pas. »
[Introduction sahih mouslim: 1]

Le Propheéete lui-méme avait averti sa communauté :

D’aprées Abou Hourayra, le prophéte a dit : « Il y aura, a la fin des
temps, des menteurs imposteurs qui rapporteront des hadiths que ni
vous ni vos peres n’avez entendus. Prenez garde a eux et ne vous
égarez pas ! » [Mouslim : 7]

» L'importance de I'isnad (la chaine de transmission)

C’est a cette époque que l'importance de la chaine de transmission —
I'isnad — s’est affirmée comme un pilier fondamental.

Ibn Sirin a dit : « Cette science est une religion, regardez donc de qui
vous prenez votre religion. » [Introduction sahih mouslim]

i-slamy.com




» Exemples concrets de vigilance

Les savants n’hésitaient pas a mettre en garde contre les rapporteurs
douteux. Ibn al-Mubarak, par exemple, interdisait de rapporter les
hadiths de ‘Amr ibn Thabit parce qu’il insultait les salaf.

Zayd ibn Abi Anisah est allé jusqu’a rejeter les hadiths de son propre
frere, Yahya ibn Ab1 Anisah, car il était menteur.

Ces exemples montrent la rigueur incroyable des savants du hadith.
Méme quand il s’agissait de proches, ils ne toléraient aucune faiblesse
ou mensonge, afin que la sunnah du Prophete reste préservée et
transmise de maniere pure et authentique.

i-slamy.com




