
Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

﷽ 

La définition de la: 
 

« Transcription 

du coran »  
 

Écrit et traduit par : Ilyas abou Roumayssa 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

 

A) La définition du mot « tadwin » 
 

• La définition dans la langue arabe 

L’origine du mot tadwin vient des trois lettres : Dal (د), Waw (و), Noun 

 qui signifie la proximité et le (دَوَنََ) qui forme le verbe dawana (ن)

rapprochement. 1 

Quant au mot tadwin (َتدَْوِين) il signifie rassembler une chose qui a été 

séparée où réunir une chose éparpillée.2 

 

• La définition dans la terminologie islamique 

Dans la terminologie islamique, le tadwin consiste à compiler des 

connaissances dans un seul et même livre. 3 

 

 

 

 

 

 

 
1 Maqaayis lugha, ibn faris, tome 2/ page 317. 
2 Tadwin as-sunnah an-nabawiya, Mohammed ibn Matar, page 13. 
3 Tadwin as-sunnah an-nabawiya, Mohammed ibn Matar, page 13. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

 

 

B) Ce qu’il faut savoir à propos du coran et 

sa transcription 

• Le coran avant sa descente 

 

Avant sa révélation au Prophète, le Coran existait déjà dans al-Lawh al-

Mahfûdh, la Table gardée qu’Allah a mentionnée dans Sa parole : 

 

جِيد    قرُ ءَان    هُوَ   بلَ    سمح ح    فيِ  ٢١ مَّ ح فُوظ    لوَ  تحجتحجسحج   -  تحجتحج   :  سجحالبرُُوج   سجى٢٢ مَّ  

Mais c'est plutôt un Coran glorifié, préservé sur une Tablette (auprès 

d'Allah). [85 :21-22] 

 

Cette inscription fait partie de l’invisible, dont les détails — comme le 

moment exact ou la manière — ne sont connus que d’Allah. Il est 

obligatoire pour le musulman d’y croire et d’affirmer de la véracité de 

cela sans pour autant mentionner le « comment » car il n’en a pas 

connaissance. 

 Ensuite, la révélation du Coran s’est réalisée en trois étapes majeures.  

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

La première est son existence totalement préservée au-dessus des 

cieux, dans la Table gardée, conformément à la parole d’Allah : 

 

 

نُون    كتََِٰب    فيِ  ٧٧ كَرِيم    لقَُر ءَان    إنَِّهُۥ  سمح
ك  جمحتمخسحج  - تمختمخ   :  سجحالوَاقعَِة  سجى ٧٨ مَّ  

 

Et c'est certainement un Coran noble, dans un Livre bien gardé 

[56 :77-78] 

La deuxième étape est sa descente en une seule fois depuis la Table 

gardée jusqu’à Bayt al-‘Izzah, dans le ciel de ce bas monde, durant la 

Nuit du Destin au mois de Ramadan. Cela est prouvé par la parole 

d’Allah : 

 

نزَل نََٰهُ  إنَِّا    سمح
َ
رِ ٱل قَ  ليَ لةَِ  فيِ   أ ر  سجى١ د  تحجسحج   :   سجحالقَد   

Nous l'avons certes, fait descendre (le Coran) pendant la nuit d'Al-

Qadr. [97 :1] 

 

 

L’imam At tabari dans son tafsir rapporte d’après Ibn ‘Abbas « le 

Coran descendit d’un seul tenant durant la Nuit du Destin, puis fut 

placé dans Bayt al-‘Izzah ».4 

 

 
4 Tafsir tabari, Abou jarir At tabari, tome 3, page 445. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

La troisième étape est la descente progressive du Coran au Prophète, 

qui s’étendit sur vingt-trois ans verset après verset, selon les 

évènements et la sagesse divine. Allah dit à ce sujet : 

 

هُۥ  فرََق نََٰهُ   وَقرُ ءَانٗا سمح
َ
رَأ ث   علَىََٰ   ٱلنَّاسِ   علَىَ  لتَِق  ل نََٰهُ  مُك  رَاء   سجى١٠٦ تنَزِيلاٗ  وَنزََّ تمحتجمتحجسحج   :  سجحالإِس   

 

(Nous avons fait descendre) un Coran que Nous avons fragmenté, 

pour que tu le lises lentement aux gens. Et Nous l'avons fait 

descendre graduellement. [17 :106] 

 

 

Allah révéla le Coran progressivement pour raffermir le cœur du 

Prophète et qu’il le récite aux gens avec lenteur et réflexion. 

Ainsi, le Coran fut d’abord préservé dans la Table gardée, puis 

descendue en une seule fois à Bayt al-‘Izzah durant la Nuit du Destin, 

avant d’être révélé progressivement au Prophète pendant vingt-trois 

ans, selon les circonstances et la sagesse d’Allah.5 

 

 

 

 

 

 
5 Awdah dalaalat fi asaanid al qira-at, Yassin ibrahim Al mazrou’I, pages 51-54. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

• Le lien entre l’ange Jibril et le coran 

 

La croyance du musulman est que le Coran est la parole d’Allah révélée 

par Lui, et non les paroles de Jibril ou du Prophète Mohammed, 

contrairement aux prétentions des Jahmiyya et de ceux qui suivent leur 

voie. Cette croyance déviée n’a aucune preuve tirée des textes ni de la 

raison ; elle fut inventée pour discréditer le Coran et semer le doute sur 

son origine divine.  

 

Allah dit : 

 

وحُ  بهِِ   نزََلَ   سمح مِينُ   ٱلرُّ
َ
عَرَاء سجى ١٩٤ ٱل مُنذِريِنَ   مِنَ   لتَِكُونَ   قَل بكَِ   علَىََٰ   ١٩٣ ٱل أ تخمجمحتحجسحج  - تحمجمحتحج  :   سجحالشُّ  

Et l'Esprit fidèle est descendu avec cela sur ton cœur, pour que tu sois 

du nombre des avertisseurs [26 : 193-194] 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

 Dans ce noble verset, Allah affirme clairement que Jibril ne fait que 

transmettre la parole d’Allah. Les savants sont unanimes sur le fait que 

Jibril reçoit le Coran d’Allah, mais ils ont divergé sur la manière dont il 

l’entend. L’avis le plus solide et que Jibril entend directement la parole 

d’Allah, de façon réelle. 

 

D’après nawwas ibn Sam’an, le prophète a dit : « Lorsqu’Allah décrète 

un ordre, les habitants du ciel frappent des ailes en soumission à Sa 

parole, produisant un son semblable à celui d’une chaine trainée sur 

un rocher lisse. » Puis, lorsqu’ils reprennent leurs esprits, ils 

demandent : « Qu’a dit votre Seigneur ? » et ils répondent : « La 

vérité, et Il est le Très-Haut, le Très-Grand. » [Mouslim : 2228] 

 Ce noble hadith démontre clairement qu’Allah parle réellement, que 

Sa parole est entendue par les anges dans le ciel. 6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
6 Awdah dalaalat fi asaanid al qira-at, Yassin ibrahim Al mazrou’I, pages 55-57. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

• L’écriture du coran  

Le Messager d’Allah avait désigné un groupe de Compagnons pour 

écrire la révélation dès qu’elle descendait, et cette tâche se faisait sous 

sa supervision directe. 

 Parmi les premiers scribes se trouvaient ‘Othman ibn ‘Affan et ‘Ali ibn 

Abi Talib. 

L’imam ibn ‘Abdelbarr mentionne également qu’Ubayy ibn Ka‘b écrivait 

la révélation avant Zayd ibn Thabit. Puis Zayd devint le scribe principal, 

et le Prophète ne dictait rien sans l’appeler. 

 Parmi ceux qui écrivaient également le coran auprès du prophète, il y 

avait : 

 Mou‘awiya ibn Abi Sofiane 

 Jabir ibn Sa‘d 

 Abaan ibn Sa‘īd 

 ‘Awf ibn al-Ḥārith 

 ‘Abd Allāh ibn al-Arqam 

 Thābit ibn Qays 

 Khālid ibn Sa‘īd 

 al-‘Alā’ ibn al-Ḥaḍramī 

 ‘Amr ibn al-‘Āṣ 

 al-Mughīra ibn Shu‘ba 

 Khālid ibn al-Walīd et d’autres. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Lorsque la révélation descendait, le Prophète les appelait 

immédiatement pour écrire, leur indiquait l’emplacement exact du 

verset dans la sourate, et ils écrivaient uniquement ce qu’il dictait, sans 

aucun ajout. Ils utilisaient les matériaux disponibles à l’époque : des 

parchemins, des omoplates, des tiges de palmiers et des morceaux de 

cuir. 

 Chaque fois qu’un scribe terminait l’écriture, il la récitait au Prophète, 

qui vérifiait et corrigeait si nécessaire, jusqu’à ce que le texte 

corresponde parfaitement à ce qu’Allah avait révélé. Ainsi, l’écriture du 

Coran se fit avec la plus grande précision, sous la surveillance du 

Messager d’Allah lui-même, garantissant que rien ne soit inscrit si ce 

n’était la révélation authentique, exactement tel qu’elle descendait. 7 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
7 Awdah dalaalat fi asaanid al qira-at, Yassin ibrahim Al mazrou’I, pages 83-93. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

C) Le jam3 du coran  

• La définition du mot jam3 dans la langue arabe 

L’origine du mot jam3 vient des trois lettres : Jim (ج), Mim (َم), ‘ayn (ع) 

qui forment le verbe jama3a ( عَ ج َ ـم  ) qui signifie rassembler ce qui est 

séparé, rapprocher et réunir ce qui est éloigné.  

 

• La définition du mot jam3 dans la terminologie 

islamique  

Dans la terminologie islamique, le jam3 du coran possède deux sens : 

 

1) Mémoriser le Coran dans les poitrines 

 

 ۦ  جَلَ بهِِ كِ  بهِۦِ لسَِانكََ لتَِع   ۥ  ١٦ سمح لاَ تُحَر  تمختحجسحج   -تمحتحج    :  سجحالقِيَامَة  سجى ١٧ إنَِّ عَلَي نَا جَم عَهُۥ وَقُر ءَانهَُ  

Ne remue pas ta langue pour hâter sa récitation : Son rassemblement 

(dans ton cœur et sa fixation dans ta mémoire) Nous incombe, ainsi 

que la façon de le réciter. [75 :16-17] 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

 ‘Abd Allāh ibn ‘Amr ibn al-‘Āṣ dit: « J’avais rassemblé (mémorisé) le 

Coran et je le récitais entièrement chaque nuit. Cela parvint au 

Messager d’Allah, alors il dit : “Je crains qu’un jour le temps te 

paraisse long et que tu te lasses. Récite-le plutôt une fois par mois.” Je 

dis : “Ô Messager d’Allah, laisse-moi profiter de ma force et de ma 

jeunesse.” Il dit : “Alors, récite-le une fois tous les vingt jours.” Je dis : 

“Ô Messager d’Allah, laisse-moi profiter de ma force et de ma 

jeunesse.” Il dit : “Alors, récite-le une fois tous les dix jours.” Je dis : 

“Ô Messager d’Allah, laisse-moi profiter de ma force et de ma 

jeunesse.” Il dit : “Alors, récite-le une fois tous les sept jours.” Je dis : 

“Ô Messager d’Allah, laisse-moi profiter de ma force et de ma 

jeunesse.” Mais il refusa (de diminuer davantage). » [Ahmed : 6516] 

 

Le jam3 qui est voulu dans ces textes c’est la mémorisation. Le fait de 

rassembler les versets dans sa poitrine. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

2) Écrire le Coran dans un seul livre 

 

L’écriture du Coran n’a pas été accomplie en une seule fois, mais s’est 

déroulée en plusieurs étapes historiques, chacune guidée par une 

sagesse divine et une nécessité propre à la communauté musulmane. 

Durant la vie du Prophète, les versets étaient révélés progressivement, 

mémorisés massivement par les Compagnons, et écrits sur différents 

supports, mais jamais réunis dans un seul livre. 

Après sa mort, la communauté a dû faire face à plusieurs situations 

nécessitant la réunion des versets en un seul recueil, d’abord sous Abou 

Bakr, puis sous Othman, ce qui a donné naissance au Coran (mushaf) 

que la Ummah utilise aujourd’hui. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

• L’écriture du Coran à l’époque du Prophète  

Lorsque la révélation a commencé, la méthode première et essentielle 

de préservation du Coran n’a pas été l’écriture, mais la mémorisation 

dans les poitrines des croyants. 

C’est la voie naturelle des Arabes : leur civilisation reposait presque 

entièrement sur l’oral, la mémorisation, la récitation, la transmission 

directe de maitre à élève. 

Ils mémorisaient les généalogies, les poèmes de centaines de vers, les 

histoires de leurs tribus… alors préserver la parole d’Allah par le cœur 

leur était parfaitement naturel. 

Ainsi, la base de la préservation du Coran à l’époque du Prophète était 

la mémorisation. 

Chaque fois qu’un verset descendait, le Prophète le récitait aux 

Compagnons : 

ils l’apprenaient immédiatement, le récitaient dans la prière, 

l’enseignaient aux nouveaux musulmans, et le transmettaient avec une 

exactitude parfaite. 

C’est pour cela que de nombreux Compagnons devinrent des huffâdh, 

des mémorisateurs complets du Coran, comme Ubayy ibn Ka‘b, 

Mou‘âdh ibn Jabal, Ibn Mas‘oud, Zayd ibn Thâbit et beaucoup d’autres. 

Mais la préservation ne s’arrêtait pas à la mémorisation. 

Pour renforcer cette transmission orale, le Prophète ordonnait 

également l’écriture de la révélation, afin que chaque verset soit 

enregistré dès sa descente. 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

 

Les scribes écrivaient donc les versets sur des supports simples 

disponibles à cette époque : 

des omoplates d’animaux, des feuilles de palmier, des morceaux de 

cuir, des pierres fines, ou encore des tissus. 

Et chaque fois qu’un nouveau verset était révélé, le Prophète indiquait 

lui-même sa place exacte dans la sourate. 

Ainsi, à la fin de sa vie, le Coran était entièrement préservé dans les 

mémoires, et entièrement écrit… 

mais sur des feuillets séparés, sans être encore rassemblés dans un 

volume unique. 

La préservation était parfaite, mais la compilation en un seul livre sera 

accomplie seulement après sa mort, sous Abou Bakr, puis sous 

Othman.8 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
8 Awdah dalaalat fi asaanid al qira-at, Yassin ibrahim Al mazrou’I, pages 103-115. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

• La compilation du Coran sous Abou Bakr As-

Siddîq  

Après la mort du Prophète, un évènement dramatique secoua la 

communauté : la bataille de Yamâma. 

Plus d’une soixantaine de grands récitateurs du Coran y furent tués. 

En voyant cette perte immense, ‘Omar ibn al-Khaṭṭâb prit peur : 

si les mémorisateurs venaient à disparaitre dans les batailles, une partie 

du Coran risquait d’être perdue. 

Il se rendit alors chez Abou Bakr As-Ṣiddîq et lui dit : 

« Je crains que la mort des récitateurs n’entraine la perte d’une partie 

du Coran. Rassemble-le dans un seul livre ! » [Boukhari : 4402] 

 

Abou Bakr fut d’abord réticent : 

« Comment pourrais-je faire ce que le Prophète n’a pas fait ? » 

[Boukhari : 4402] 

Mais après réflexion, il comprit que ce n’était pas une innovation 

dangereuse : 

c’était au contraire une protection du Coran, un moyen de préserver ce 

que le Prophète avait transmis. 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Il chargea alors Zayd ibn Thâbit, le principal scribe de la révélation, de 

collecter toutes les portions du Coran. 

Zayd fut bouleversé par cette responsabilité et déclara : 

 « Par Allah ! 

S’il m’avait été demandé de déplacer une montagne parmi les 

montagnes, 

cela n’aurait pas été plus lourd pour moi 

que ce qu’il m’a ordonné : rassembler le Coran. » 

Il continua en disant à Abou Bakr et Omar : « Comment faites-vous 

tous deux une chose que le Messager d’Allah n’a pas faite ? » 

Abou Bakr répondit : 

« Par Allah, c’est un bien. » 

Et je ne cessai de discuter avec lui, 

jusqu’à ce qu’Allah ouvre ma poitrine à ce qu’Il avait ouvert à la 

poitrine d’Abou Bakr et de ‘Omar. [Boukhari : 4402] 

 

La méthode employée était extrêmement rigoureuse : 

Zayd n’acceptait un verset que si deux conditions étaient réunies : 

1. Un Compagnon devait en témoigner et le réciter, 

2. Et il devait exister un écrit datant de l’époque du Prophète. 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Ainsi, chaque verset était confirmé à la fois par la mémoire et par 

l’écrit, ce qui éliminait toute erreur possible. 

Grâce à ce travail colossal, un mushaf complet fut finalement réunifié. 

Il fut conservé d’abord chez Abou Bakr, puis chez ‘Omar après lui, puis 

chez sa fille Ḥafṣa, l’une des épouses du Prophète. 

Et c’est ce mushaf, soigneusement préservé, qui servira plus tard de 

référence officielle lorsque Othman entreprendra l’unification définitive 

du Coran. 9 

 

 ‘Abd Khayr a dit : « J’ai entendu ‘Alî dire : “Qu’Allah fasse miséricorde 

à Abou Bakr : il fut le premier à rassembler le Coran entre deux 

couvertures.” »  [moussanaf ibn abi chayba: 35754] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
9 Awdah dalaalat fi asaanid al qira-at, Yassin ibrahim Al mazrou’I, pages 115-121. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

• L’unification du Coran sous ‘Othmân ibn ‘Affan  

Dix années passèrent après la compilation réalisée sous Abou Bakr. 

L’islam s’était largement répandu : les conquêtes avaient uni dans une 

même armée des musulmans du Shâm, d’Iraq, du Hijâz… 

Chacun avait appris la lecture du Coran auprès d’un Compagnon 

différent : 

• les soldats du Shâm lisaient selon Ubayy ibn Ka‘b, 

• ceux de l’Iraq selon Ibn Mas‘oud, 

• d’autres selon Abou Moussa al-Ash‘arî… 

Toutes ces lectures étaient authentiques et révélées, mais les lectures 

et les habitudes de récitation différaient. 

Peu à peu, la situation dégénéra : 

des soldats critiquaient la lecture des autres, parfois jusqu’à les accuser 

d’erreur… voire d’incroyance. 

Face à cette menace, un homme très lucide intervint : Hudhayfa ibn al-

Yaman. Il avait vu de ses propres yeux la tension monter et dit au calife 

Othman de faire quelque chose pour ne pas que cette communauté de 

devienne comme les juifs et les chrétiens avec un livre falsifié.  

Ces paroles firent comprendre au calife l’urgence de préserver l’unité 

du texte coranique avant que la division ne s’installe. 

Il réunit alors les grands Compagnons à Médine. 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Et ils furent unanimes : 

 Il est indispensable d’unifier la communauté sur un mushaf unique, 

écrit selon la calligraphie de Quraysh, 

la langue dans laquelle le Coran avait été révélé. Ils décidèrent de faire 

cela en quatre étapes : 

 Étape 1 — Copier le mushaf d’Abou Bakr 

Les Compagnons allèrent chercher le moushaf qui se trouvait chez 

Hafsa, la fille de Omar et épouse du Prophète. 

C’était la copie maitresse, conservée précieusement depuis le califat 

d’Abou Bakr. 

 Étape 2 — Former une commission de savants parmi les Compagnons 

Une équipe fut choisie, dirigée par Zayd ibn Thâbit, l’un des scribes 

principaux du Prophète. 

Avec lui : 

• Abdullah ibn Omar 

• ‘Abdullah ibn az-Zubayr 

• Sa‘îd ibn al-‘Âs 

• ‘Abdur-Raḥmân ibn al-Ḥârith ibn Hishâm 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Ils étaient des maitres de la langue, de la récitation et de l’écriture. 

Chaque mot était vérifié, chaque verset authentifié, chaque lecture 

notoire examinée. 

Ils produisirent alors la copie exacte du mushaf, sans rien ajouter, sans 

rien retirer. 

Ce mushaf est celui que nous possédons encore aujourd’hui, appelé “le 

mushaf ‘Othmânien”. 

Étape 3 — envoyer un mushaf officiel dans chaque région du monde 

musulman 

‘Othman fit ensuite envoyer une copie authentique dans chaque 

grande province : 

• Médine 

• La Mecque 

• Le Shâm 

• L’Iraq 

• L’Égypte 

• Bahreïn 

• Le Yémen 

Chacune de ces copies devint la référence officielle de sa région. 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

 Étape 4 — détruire les copies divergentes pour protéger le texte 

Les copies personnelles, qui pouvaient contenir des annotations 

privées, des explications ou des particularités dialectales, furent alors 

retirées et brulées. 

Ce n’était pas un manque de respect, mais une protection : 

éviter toute division, et conserver uniquement la forme révélée et 

approuvée par toute la communauté. 10 

 

Ali ibn Abi Talib a dit concernant l’unification du coran de Othman : « 

Si j’avais été chargé de ce dont il a été chargé, j’aurais fait exactement 

ce qu’il a fait. » [sunan al kubra : 2375] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
10 Awdah dalaalat fi asaanid al qira-at, Yassin ibrahim Al mazrou’I, pages 122-127. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

• Méthode du Prophète dans l’enseignement du 

Coran 

La mémorisation du Coran a toujours été au cœur de la préservation de 

la religion. À l’époque du Prophète, la base même de l’enseignement 

n’était pas l’écriture, mais l’ancrage du Coran dans les poitrines des 

croyants. Le Prophète enseignait le Livre d’Allah par petites portions : 

cinq versets, parfois dix, jusqu’à ce que ses Compagnons apprennent 

non seulement les paroles, mais aussi leur sens et leur mise en 

pratique. Ils ne dépassaient jamais une portion avant de la comprendre 

et de l’appliquer. Certains Compagnons mettaient des années pour 

apprendre une seule sourate — non pas par difficulté, mais par respect 

et par souci de cohérence entre la mémorisation, la compréhension et 

les œuvres. C’est cette méthode prophétique, centrée sur la 

mémorisation, la méditation et la pratique, qui a permis au Coran 

d’être transmis intact, inchangé, protégé dans les cœurs même avant 

d’être protégé dans les écrits. 

Et si le Coran a été préservé jusqu’à aujourd’hui, c’est grâce à cette 

école prophétique où chaque croyant portait une partie de la 

révélation. Voilà pourquoi il est indispensable pour chaque musulman 

de connaitre cette méthode et de s’en inspirer : car la communauté ne 

se renforce que lorsque le Coran vit dans les cœurs, et non seulement 

sur les pages. La mémorisation est la première protection du Livre 

d’Allah, et elle reste aujourd’hui encore un devoir, un honneur et une 

responsabilité. 11 

 

 
11 Awdah dalaalat fi asaanid al qira-at, Yassin ibrahim Al mazrou’I, pages 193-194. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Omar ibn al khattab a dit : « Apprenez le Coran cinq versets par cinq 

versets » [Al ‘ilal ibn abi hatim : 1749] 

 

Abou ‘Abd ar-Raḥman as-Sulamî a dit : « Nous avons pris le Coran de 

personnes qui nous ont informés que, lorsqu’ils apprenaient dix 

versets, ils ne passaient pas aux dix suivants avant d’avoir appris ce 

qu’ils contenaient comme science et comme pratique. Ainsi, nous 

avons appris la science et la mise en pratique ensemble. Il viendra 

après nous des gens qui hériteront du Coran, mais ils le boiront 

comme on boit de l’eau, et il ne dépassera pas ceci — et il a montré sa 

gorge). »12 

 

 

 
12 Fada-il al Quran, al firyaabi : 169. 


