
Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

﷽ 

La définition de la: 
 

« Chaines et groupes de 

transmission du coran 

»  
 

Écrit et traduit par : Ilyas abou Roumayssa 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

 

A) La définition de l’isnad 

• La définition dans la langue arabe 

 

L’origine du mot Isnad vient des trois lettres : Sin ( س), Noun ( ن), Dal (د) 
qui forment le verbe sanada ( َسَنَد) qui signifie l’adhésion d’une chose à 
une autre, ou l’appui. 

Quant au mot isnad ( ادإِسْنَ ) il signifie faire reposer quelqu’un d’autre sur 
quelque chose ou soutenir quelqu’un ou quelque chose.1 

• La définition dans la terminologie islamique 

 

Dans la terminologie islamique, l’isnad est le chemin qui mène au texte. 

C’est-à-dire, la chaine de personnes qui transmettent une parole : le 

premier l’a entendue du deuxième, 
le deuxième du troisième, et ainsi de suite… jusqu’au Prophète.2 

 

 

 

 
 

1 Maqaayis lugha, ibn faris, tome 3/ page 105. 
2 ‘inaayatoul ‘oulama bil isnad wa ‘ilm al jarh wa ta’dil, Salih ibn hamid Ar rifaa’I, page 5. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

B) La définition du mot tabaqa 

• La définition dans la langue arabe 

L’origine du mot tabaqa vient des trois lettres : Ta ( ط), Ba ( ب), Qaf ( ق) 

qui forme le verbe Tabaqa ( بقََ طَ  ) qui signifie poser une chose étendue 

sur une autre jusqu’à la recouvrir.  

Quant au mot tabaqa (طَبَقَة) il signifie une couche ou un niveau.3 

 

• La définition dans la terminologie islamique 

Dans la terminologie islamique, une tabaqa désigne un groupe de 

personnes qui se ressemblent par un critère précis : leur époque, leur 

niveau scientifique, ou leur rôle dans une discipline. Le mot vient de 

l’idée linguistique de « superposer deux choses qui se correspondent », 
ce qui signifie que les membres d’une même tabaqa partagent un 
même rang ou une même caractéristique. Les savants ont donc classé 

les musulmans en tabaqat (catégories) pour mieux comprendre la 

transmission du savoir. Par exemple : les Compagnons sont une tabaqa, 

les Tabi‘in une autre, et les Atbā‘ at-Tabi‘in encore une autre. On peut 

aussi créer des tabaqât par domaine. 

 On peut donc classer les compagnons eux-mêmes en tabaqaat : 

- Les mecquois, Les médinois ceux qui ont participé à la bataille de 

badr ou ceux qui se sont convertis après l’ouverture de la 
Mecque. 

 
3 Maqaayis lugha, ibn faris, tome 3/ page 439-440. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

- Les savants parmi les sahabas et les spécialistes de la fatwa 

comme : 

➢ ‘Omar ibn al-Khattab 

➢  ‘Ali ibn Abi Ṭalib 

➢ ‘Abdoullah ibn Mas‘oud 

➢ Oubayy ibn Ka‘b 

➢  Mou‘adh ibn Jabal 

 

- Les sahabas rapporteurs de hadith comme : 

➢ Abou Hourayra 

➢ Anas ibn Malik 

➢ ‘Aisha bint Abi Bakr 

➢ Jabir ibn ‘Abdoullah 

➢ ‘Abd Allah ibn ‘Umar 

➢ Abou Sa’id al khoudri 

 

- Les sahabas mémorisateurs du coran comme : 

➢ Zayd ibn Thabit 

➢ Oubayy ibn Ka‘b 

➢ ‘Abdoullah ibn Mas‘oud 

➢ Abou ad-Darda 

➢ Abou Moussa al-Ash‘ari4 

 

 
4 ‘ilm rijaal nach-atouhou wa tatawourouhou, Abou Yassir Mohammed ibn matar ibn 
Othman, page 41. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

C) Ce qu’il faut savoir à propos de l’isnad 

• L’importance de l’isnad 

L’isnad est l’un des plus grands honneurs qu’Allah a accordés à la 

communauté de Mohammed. Allah nous informe dans son livre qu’il 
préservera le coran, c’est-à-dire ses lettres et ses sens. Pour préserver 

la révélation Allah a bien évidemment choisi des hommes pour cela 

mais également des procédés pour cela. L’isnad est le procédé le plus 

puissant pour la préservation de la religion.  

L’imam ‘Abd Allah ibn al-Moubarak a dit : « L’isnād fait partie de la 
religion. Sans isnad, chacun dirait ce qu’il veut. »5 

La noblesse de l’isnad provient du fait qu’il protège de l’erreur : si un 
transmetteur se trompe, d’autres dans la chaine corrigent son erreur 

grâce à la multiplicité des voies. 

Dans la transmission du Coran, l’isnad est encore plus strict que dans le 

hadith : il n’existe aucune lecture du Coran acceptée sans audition 
directe ni récitation devant un maitre.  

 

 

 

 

 

 
5 Mouqadima de sahih mouslim, mouslim ibn al hajjaaj, tome 1/ page 15. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Quant aux autres religions, elles n’ont aucune chaine continue 

remontant à leurs prophètes. 

Les juifs et les chrétiens ne possèdent aucune preuve de l’authenticité 
de leurs textes. 

 À l’inverse, chaque musulman qui apprend le Coran peut montrer une 
chaine continue : 

enseignant → enseignant → … → Compagnon → Prophète → Jibril → 
Allah. 

Ainsi, l’isnad est la colonne vertébrale de la préservation du Coran, la 

preuve vivante que le Livre d’Allah n’a jamais changée, et que la 

récitation que nous faisons aujourd’hui est exactement celle révélée au 
Messager d’Allah. 6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
6 Awdah dalaalat fi asaanid al qira-at, Yassin ibrahim Al mazrou’I, pages 259-266. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

• L’importance d’avoir une chaine de 

transmission élevée (ʿulūw al-isnād) 
Les savants de l’isnad accordaient une immense importance au fait de 

posséder une chaine élevée, c’est-à-dire la chaine comportant le moins 

d’intermédiaires possible entre eux et le Prophète. Plus la chaine est 

courte, plus elle est proche de l’époque de la révélation, et plus elle 
garantit que la récitation ou le hadith a été transmis avec précision, 

pureté et fidélité.  

Comme nous l’avons dit précédemment, l’isnad protège de l’erreur, car 
si un maillon se trompe, la multiplicité des chaines et la proximité des 

transmetteurs aux premiers maitres permettent de corriger 

immédiatement toute faute. Pour cette raison, les savants 

considéraient l’isnad comme un honneur et une responsabilité. 

Ainsi, afin d’obtenir la chaine la plus élevée, les imams étaient prêts à 

parcourir des centaines de kilomètres : de Koufa à Médine, du Yémen à 

La Mecque, ou encore jusqu’au Shâm. Ce voyage n’était pas pour 
rechercher de simples informations écrites, mais pour entendre la 

récitation directement d’un maitre, ou pour recevoir de lui un hadith 

sans intermédiaire supplémentaire. 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Harb ibn Ismâ‘il a dit : On interrogea l’imam Ahmad au sujet d’un 
homme qui recherche une chaine de transmission élevée (isnâd ‘âlî). 
Il répondit : « Rechercher l’isnâd élevé est une Sunna transmise de 
ceux qui nous ont précédés. 

Car les compagnons d’Abd Allâh (ibn Mas‘ûd) voyageaient de Koufa 
jusqu’à Médine pour apprendre d’Omar et écouter directement de lui. 
» 7 

C’est pourquoi certains savants, même à l’agonie, demandaient la 

chaine de transmission concernant la science, car elle représentait la 

preuve vivante de l’authenticité de la transmission. Plus un savant était 
proche, par la chaine, du Prophète, plus sa science était pure, son récit 

exact, et son savoir digne de confiance. C’est grâce à cette quête, cette 
rigueur et ces voyages souvent éprouvants que le Coran et la Sunna 

nous sont parvenus aujourd’hui intacts, sans altération, et 
transmissibles encore de poitrine à poitrine jusqu’au jour du jugement.8 

 

 

 

 

 

 

 
7 Al Jaami’ li ‘ouloum al imam Ahmed, Abdellah ibn Ahmed ibn hanbal, tome 15/ page 423. 
8 Awdah dalaalat fi asaanid al qira-at, Yassin ibrahim Al mazrou’I, pages 259-266. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

• La différence entre la transmission dans la 

lecture coranique et la transmission dans le 

hadith 

Dans la science islamique, il existe une différence entre la transmission 

du Coran et la transmission du hadith. 

Pour le hadith, les savants utilisent de nombreuses méthodes : écouter 

directement la parole du professeur, lire devant lui, recevoir une 

autorisation écrite, échanger des lettres, etc. 

Mais dans la transmission du Coran, seules deux méthodes sont valides: 

- Lire le Coran devant le cheikh 

- Écouter le cheikh réciter. 

Il ne suffit donc pas d’entendre un shaykh parler du Coran : il faut 
entendre sa récitation, car la finalité est la maitrise exacte de l’art de 
réciter, lettre par lettre. 

Les Compagnons avaient naturellement une prononciation parfaite, car 

ils étaient des Arabes de langue pure et ils apprenaient directement du 

Prophète. 

Le Coran ne peut pas être transmis comme un simple texte : il doit être 

appris par audition et récitation, car son miracle réside aussi dans sa 

prononciation. 

Enfin, le Prophète révisait le Coran chaque année avec Jibrîl, et l’année 
de sa mort, ils le révisèrent deux fois, ce qui montre l’importance de la 
transmission précise et orale dans la lecture du Coran. 9 

 
9 Awdah dalaalat fi asaanid al qira-at, Yassin ibrahim Al mazrou’I, pages 270. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

D) Les tabaqaat du coran  

 

Comme nous l’avons dit précédemment, dans la science du coran, une 

ṭabaqa (الطبقة) signifie une génération de transmetteurs liés entre eux 

par l’apprentissage direct. 
C’est un étage de la chaine de transmission, un niveau précis dans 
lequel se trouvent les personnes qui ont appris le Coran d’un même 
maitre, puis l’ont transmis à la génération suivante. 

Chaque ṭabaqa forme donc : 

• un maillon solide dans la chaine de préservation du Coran, 

• un groupe de récitateurs qui ont reçu le Coran de manière exacte, 

• et qui l’ont transmis fidèlement, mot pour mot, prononciation par 
prononciation. 

La tabaqa est donc essentielle parce que le Coran n’a pas été préservé 
seulement par des manuscrits, mais surtout par des hommes et des 

femmes qui l’ont porté dans leur poitrine. 
Chaque génération — chaque ṭabaqa — a fourni des efforts immenses 

pour : 

• mémoriser parfaitement le texte, 

• maitriser la récitation, les lettres, les règles et les sens, 

• enseigner à la génération suivante sans altération ni changement. 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

• Les compagnons qui ont reçu le Coran 

directement de la récitation du Prophète  

Les Compagnons du Prophète ne sont pas de simples individus 

historiques ; ce sont les élèves directs du Messager d’Allah, choisis par 
Allah lui-même pour porter Sa révélation. Ce sont eux qui ont reçu le 

Coran de la bouche du Prophète, qui ont appris sa récitation correcte, 

ses règles, ses sens, et qui l’ont mémorisé comme personne d’autre 
après eux. 

Le premier étage de la transmission du coran est composé des 

compagnons du prophète qui ont mémorisé directement auprès de lui, 

tel que : 

-‘Othman ibn ‘Affan 

- ‘Ali ibn Abi Talib 

- Oubayy ibn Ka‘b 

- ‘Abdullah ibn Mas‘oud 

- Zayd ibn Thabit 

 -Abou Moussa al-Ash‘ari 

 -Abou ad-Darda 

-Mou’adh ibn Jabal 

-Salim ibn Ma’qil 

- ‘Omar ibn al-Khattab 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Il y avait évidemment beaucoup d’autres mémorisateurs du coran 

parmi les compagnons dès le début de l’islam. Mais ces dix 
compagnons ont devancé tous les autres dans leurs efforts dans la 

mémorisation, la compréhension du coran et la récitation parfaite du 

coran. 10 

D’après Abdoullah ibn ‘Amr ibn al-‘As, le prophète a dit : « Prenez le 

Coran de quatre : Ibn Mas‘oud, Salim, Mou‘adh ibn Jabal, et Oubayy 

ibn Ka‘b. » [Boukhari : 3597] 

An Nawawi a dit concernant ce hadith : « « Les savants ont dit : la 

raison (de cette distinction) est que ces Compagnons étaient les plus 

précis dans la mémorisation des mots du Coran et les plus parfaits 

dans leur manière de le réciter, même si d’autres qu’eux pouvaient 
être plus savants dans ses sens. Ou bien parce que ces quatre-là 

s’étaient entièrement consacrés à le recevoir directement du 
Prophète de vive voix, tandis que d’autres ne prirent qu’une partie du 
Coran les uns des autres. 

Ou encore parce que ces Compagnons-là s’étaient consacrés au fait 
que l’on prenne (le Coran) d’eux. 
Ou bien parce que le Prophète voulait informer la communauté de ce 

qui se produirait après sa mort, à savoir l’éminence et la maitrise de 

ces quatre-là, et qu’ils seraient plus compétents que les autres dans ce 
domaine ; c’est donc d’eux qu’il fallait apprendre. »11 

 

 

 
 

10 Awdah dalaalat fi asaanid al qira-at, Yassin ibrahim Al mazrou’I, pages 203-206. 
11 Charh sahih mouslim, An-Nawawi, tome 16/page 18. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

• Les compagnons qui ont reçu le Coran du 

prophète et d’autres compagnons  

La deuxième tabaqa désigne les Compagnons du Prophète qui n’ont pas 
appris la totalité du coran de sa bouche, contrairement à la première 

génération, celle des grands maitres de la récitation comme Ubayy ibn 

Ka‘b, Ibn Mas‘oud ou Zayd ibn Thabit. 

Ces compagnons de la deuxième ṭabaqa sont d’immenses savants du 
Coran, mais leur apprentissage s’est fait indirectement pour plusieurs 
raisons : 

- Ils sont entrés tardivement dans l’Islam 

Comme Abou Hourayra, qui n’embrassa l’islam que quelques années 

avant la mort du Prophète. 

Ils n’ont donc pas eu le temps de recevoir l’ensemble du Coran 
directement du Prophète. 

-  Ils étaient trop jeunes 

Comme ‘Abdoullah ibn ‘Abbās qui était adolescent à la mort du 

Prophète. 

Il devint ensuite l’un des plus grands savants, mais en apprenant le 
Coran auprès des Compagnons de la première génération. 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

- Ils ne résidaient pas souvent à Médine 

Certains étaient envoyés en mission, vivaient dans d’autres régions ou 
passaient peu de temps avec le Prophète. 

Ils apprirent donc leur récitation auprès des savants de la première 

tabaqa. 

Parmi les savants de cette tabaqa il y a : 

• Abou Hourayra 

• ‘Abdoullah ibn ‘Abbas 

• ‘Abdoullah ibn as-Sa-ib 

• al-Mughira ibn Abi chihaab 

• Houdhayfa ibn al-Yaman 

• Talha ibn ‘Oubaydillah12 

 

 

 

 

 

 

 

 
12 Awdah dalaalat fi asaanid al qira-at, Yassin ibrahim Al mazrou’I, pages 207. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

• Les Tabi’oun qui ont reçu le Coran des 

compagnons du prophète  

 

Un tabi‘i est toute personne qui n’a pas rencontré le Prophète, mais qui 
a rencontré au moins un Compagnon, et qui a reçu de lui le savoir, la foi 

ou le Coran. 

 Après la mort du Prophète et l’expansion rapide de l’Islam hors de la 
péninsule arabique, beaucoup de grands Compagnons quittèrent 

Médine pour enseigner la religion dans les nouvelles terres conquises : 

en Irak, au Cham, en Égypte ou au Yémen. Ils étaient les porteurs de la 

révélation, et ils enseignaient le Coran avec sa récitation, ses lettres, ses 

règles et ses sens. C’est ainsi qu’apparut la troisième tabaqa du coran, 

celle des tabi‘in, qui ont reçu le Coran directement de ces Compagnons. 

Parmi les Tabi’oun célèbres qui ont pris d’ibn ‘Abbas a Mekkah : 

- Moujahid 

- ‘ikrima 

- ‘ata ibn abi Rabah 

Parmi ceux qui ont pris de Oubayy ibn Ka’b à Médine il y a : 

- Zayd ibn Aslam 

- Oubayy Al ‘Aliya 

- Mohammed ibn Ka’b al qouradhi 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Parmi ceux qui ont pris d’ibn Mas’oud il y a :  

- Qatada ibn di’ama 

- ‘Alqama ibn Qays 

- Ach-cha’biy 

 

Tous ces immenses savants furent des piliers essentiels dans la 

transmission et la préservation du Coran. 

Non seulement ils étaient des mémorisateurs exceptionnels, mais ils 

furent également parmi les plus grands savants du tafsir de notre 

communauté. 

Ils ont transmis chaque lettre du Coran avec une précision 

remarquable, mais aussi la compréhension correcte des versets et des 

mots, compréhension qu’ils avaient reçue de leurs maitres : les 

Compagnons du Prophète, qui eux-mêmes l’avaient prise du Prophète 
Mohammed. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

• Les dix récitateurs   

 

Les dix lecteurs du Coran font partie soit des petits tabi‘oun, soit des 
atba‘ at-tabi‘in. 
Les petits tabi‘oun sont ceux dont la majorité des professeurs étaient 
des tabi‘oun, même s’ils ont rencontré un petit nombre de 
Compagnons. 

Quant aux atba‘ at-tabi‘in, ce sont ceux qui n’ont rencontré aucun 
Compagnon du Prophète, et qui ont appris exclusivement auprès des 

tabi‘ounn. 

 Il s’agit de grands imams qui ont été choisis par les savants parmi des 

centaines, voire des milliers de lecteurs du Coran, car chacun d’eux 
était reconnu pour son statut d’imam dans la récitation, pour la 
longévité de sa carrière dans l’enseignement, et parce que les gens 
voyageaient depuis différentes régions pour apprendre auprès d’eux. 
À cela s’ajoute leur réputation de fiabilité, d’honnêteté, de piété et de 
perfection dans la science. Les savants de leur époque étaient 

unanimes à reconnaitre leur justice dans ce qu’ils ont transmis, ainsi 
que leur fiabilité dans ce qu’ils ont récité et rapporté. 
Leurs lectures ne sortaient jamais du cadre fixé par le mouṣḥaf 

Othmanien. 13
 

 

 

 

 
13 Mouqaddimaat fi ‘ilm al qira-at, Mohammed ahmed Mouflih, page 83. 
 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

1) Nafi‘ al-Madani 

 

 Il fait partie des petits tabi’i et est mort à Médine en 169 de l’hégire. 

Il a appris le Coran auprès de plusieurs grands tabi‘in tels que : 

- Abou Ja‘far : élève d’Abou Hourayra, d’Ibn ‘Abbas et 

d’Ubayy ibn Ka‘b 

- Al A’raj : élève d’Abou Hourayra 

- Shayba ibn Naṣṣāḥ : élève de Zayd ibn Thabit. 

 

Ainsi, sa chaine de transmission remonte directement aux grands 

savants de la récitation parmi les Compagnons : Oubayy ibn Ka‘b, Zayd 
ibn Thabit, Ibn ‘Abbas et Abou Hourayra, puis au Prophète. 

 

2) Ibn Kathir al-Makki 

 

Il fait partie des tabi’i et est mort à Médine en 120 de l’hégire. 
Il a pris directement du Compagnon ‘Abdoullah ibn as-Sa-ib un des 

lecteurs d’Oubayy ibn ka’b. Il a également pris auprès du célèbre Tabi’i 
Moujahid, l’élevé principal d’ibn ‘Abbas. 

Sa chaine de transmission passe donc Ibn ‘Abbas, Oubayy ibn Ka‘b, Zayd 
ibn Thabit. 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

3) Abou ‘Amr al-Baṣri 

 

Il a pris des plus grands élèves des Compagnons : 

- Mujahid : élève d’Ibn ‘Abbas  

- Sa‘id ibn Jubayr :  élève d’Ibn ‘Abbās 

- ‘Atā’ ibn Abi Rabāḥ : élève d’Abou Hourayra 

- Al-Hasan al-Basri : élève d’Abou Moussa al-Ash‘ari 

 

 Sa chaine remonte à Ibn ‘Abbas, Abou Hourayra, Abou Moussa, 

Oubayy, Zayd. 

 

4) Abdoullah ibn ‘Amir ash-Chami 

Il fait partie des Tabi’i et est mort à Damas (Syrie) en 118 de l’hégire. 
Il a pris directement du Compagnon Abou ad-Darda, un des lecteurs 

Prophète. 

Il a également pris du célèbre Tabi’i al-Moughira ibn Abi Shihab, élève 

de ‘Othman ibn ‘Affan. 

 Sa chaine remonte donc ‘Othman, Oubayy ibn Ka’b et Abou Ad Darda.  

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

5) ‘Asim ibn Abi An Najoud al-Koufī 

Il fait partie des Tabi’i et est mort à Koufa (Irak) en 128 de l’hégire. 
Il fait partie de ceux qui ont les chaines de transmission les fortes. Il a 

pris sa science auprès d’Abou Abderahman As Soulami qui a pris sa 
science du coran de ‘Othman ibn ‘Affan, ‘Ali ibn Abi Talib, Ibn Mas’oud 
et Oubayy ibn Ka’b, qui ont été parmi les scribes les plus célèbres du 
prophète Mohammed. 

 

6) Hamza ibn Habib  

 

Il fait partie des Atba’ Tabi’in et est mort à Hulwan (Égypte) en 156 de 

l’hégire. 

Il auprès de célèbre Tabi’in tel que : 

-  Al A’mash qui est un élève d’ibn Mas’oud. 
- Abou Ishaq As Sabi’i élève de ‘Alqama, lui-même élève d’ibn 

Mas’oud.  

Sa chaine remonte presque exclusivement à Ibn Mas‘ūd. 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

7)  ‘Ali ibn Hamza Al-Kisa-i 

Il fait partie des Atba’ Tabi’in et est mort à Ray (Iran) en 189 de l’hégire. 

Il a appris auprès de célèbres Atba’ Tabi’in tel que : 

- Hamza ibn Habib dont la chaine de transmission remonte à 

Ibn Mas’oud. 
- ‘issa ibn Omar Ath Thaqafiy qui est l’élève de ‘Assim ibn abi 

najoud le cinquième des dix grands lecteurs et Al A’mash qui 
est un élève d’ibn Mas’oud. 

Sa chaine remonte à Ibn Mas‘oud, ‘Othmān, ‘Alī, Ubayy, Zayd. 

 

8) Abou Ja‘far Yazid ibn al Qa’qaa’ al-Madani 

Il fait partie des Tabi’in et est mort à Médine en 128 de l’hégire. Il a pris 

sa science auprès de grands compagnons tels qu’ibn ‘Abbas ou Abou 
Hourayra. 

Il a également pris de grands Tabi’in tel que ‘Abdoullah ibn ‘iyaach qui 
est un élève d’Oubay ibn Ka’b. 

Sa chaine remonte à Oubayy, Zayd, Ibn ‘Abbas, Abou Hourayra. 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

9) Ya‘qoub ibn ishaq al-Baṣri 

Il fait partie des Atba’ Tabi’in et est mort à Basra (Irak) en 205 de 

l’hégire. 

Il a appris auprès de célèbres Atba’ Tabi’in tel que : 

- Abou moundhir, salam ibn soulayman qui est l’élève de 
Abou ‘Amr, le troisième des dix lecteurs et ‘Assim ibn abi 
najoud le cinquième des dix lecteurs.  

- Abou al ashhab, Ja’far ibn hibban un des élèves de ‘Imrān 
ibn Milḥān qui est l’élève du compagnon Abou Moussa.  

Sa chaine remonte à Ibn ‘Abbas, Abou Hourayra, Abou Moussa, 

Oubayy, Zayd, Othman, ibn Mas’oud et ‘Ali. 

 

10) Khalaf ibn hicham  

Il fait partie des Atba’ Tabi’in et est mort à Bagdad (Irak) en 229 de 

l’hégire. 

Il a appris auprès de célèbres Atba’ Tabi’in tel que : 

- Salim ibn ‘issa qui est un élève de Hamza ibn Habib le 

sixième des dix lecteurs. 

- Chou’ba qui est l’élève de ‘Assim ibn abi najoud le 
cinquième des dix grands lecteurs. 

Sa chaine remonte à Ibn ‘Abbas, Abou Hourayra, Abou Moussa, 

Oubayy, Zayd, Othman, ibn Mas’oud et ‘Ali. 14
 

 
14 Voir: Al boudour az zaahira fil qiraa-aat al ‘achr al moutawaatira, Abdel fattaah al qaadi, 
tome 1/ page 7; Mouqaddimaat fi ‘ilm al qira-at, Mohammed ahmed Mouflih, page 110-111 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

 

• Les dix lectures ( رْ شْ عْ الْ ْاتْ اءْ رْ قْ الْ  ) 

 

Toutes les tabaqat de mémorisateurs ont joué un rôle essentiel dans la 

préservation du Coran. Ils ont ancré la révélation dans le cœur des 
musulmans, l’ont mémorisée, enseigné et transmise exactement 
comme Allah l’a révélée, sans ajout ni modification. 
À l’époque des dix grands lecteurs, la science s’était développée dans 
des centres majeurs tels que La Mecque, Médine, Basra, Koufa, Bagdad 

et Damas. Chacun de ces imams vivait dans l’une de ces grandes villes, 
devenues des phares de savoir vers lesquelles affluaient les étudiants 

de tout le monde musulman. 

Ces élèves venaient pour mémoriser le Coran, maitriser ses règles, et 

apprendre la manière de réciter propre à chaque imam, une récitation 

qu’ils tenaient de leurs maitres, remontant aux Compagnons et au 

Prophète. 

Ce sont justement ces élèves, par centaines et parfois par milliers, qui 

ont permis à ces imams de devenir les références de la récitation 

coranique. Car leurs lectures se sont propagées dans la Oumma entière 

et ont gardé leur nom : 

Nafi‘, Ibn Kathir, Abou ‘Amr, Ibn ‘amir, ‘Asim, Hamza, al-Kisa-i, Abou 

Ja‘far, Ya‘qoub et Khalaf. 

 

et Al qira-aat wa atharouha fi ‘ilm al ‘arabiya, Mohammed Mohammed Mohammed Salim 
Mouhaysin tome 1/ page 55-74. 
 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Ces dix imams sont devenus les modèles des « dix lectures » ( القراءات
 que l’on connait aujourd’hui. Non parce qu’ils ont inventé une (العشر
manière de lire le Coran, mais parce qu’ils étaient les plus précis, les 
plus fiables et les plus compétents dans la transmission de ce qu’ils 
avaient reçu. 

Ainsi, les dix lectures sont celles de ces dix imams, rendues célèbres 

parce que des centaines d’élèves ont appris auprès d’eux, et que leur 
transmission est restée claire, authentique et entièrement conforme au 

muṣḥaf ‘Othmanien. 

 

Résumé : 

La lecture est la manière de réciter le Coran attribuée à l’un des dix 
imams des lectures, et transmise de manière unanime par ses 

rapporteurs. 

Par exemple : la lecture de Nafi’, la lecture de ‘Assim, etc. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

• Les versions du coran ( آنْ  ْال ق ر  اي ات  و   (ر 

Une riwaya ( رواية) est une version transmise d’une lecture du Coran. 
C’est la manière de réciter qu’un élève particulier a apprise, maitrisée 

et transmise fidèlement d’un grand lecteur parmi les dix imams. 
Chaque lecteur possédait de nombreux étudiants, mais les savants ont 

retenu deux rapporteurs principaux pour chacun : ce sont ceux dont la 

maitrise, la précision et la fiabilité ont été reconnues par l’ensemble de 
la communauté. 

Ainsi, chaque lecture possède deux riwaayaat, ce qui donne un total de 

20 versions authentiques. 

Toutes sont correctes, toutes proviennent du Prophète par 

transmission mutawâtira, et aucune ne modifie le sens du Coran. Elles 

préservent simplement la richesse des modes révélés, la justesse de la 

prononciation et la diversité authentique voulue par Allah dans Sa 

révélation. 15 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
15 Al qira-aat riwaayataa warch wa hafs, Halima saal, page 41. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

1. Nafi‘ al-Madani 

Ses deux rapporteurs : 

• Qaloun – قالون : son nom est ‘Issa ibn Mini al-Madani  

• Warsh – ورش : son nom est ‘Othman ibn Sa‘id al-Misri 

L’imam qui va réciter l’une de ces deux versions lira en warch d’après 
Nafi’ ou en Qaloun d’après Nafi’. 

 

2. Ibn Kathir al-Makki 

Ses deux rapporteurs : 

• al-Bazzi – ْ يز ْ الب  : son nom est Ahmed ibn Mohammed ibn Bazzah 

al-Makki  

• Qounbul – قنبل : son nom est Mohammed ibn ‘Abd ar-Rahman al-

Makki 

L’imam qui va réciter l’une de ces deux versions lira en bazzi d’après 
ibn kathir ou en Qounboul d’après ibn kathir. 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

3. Abou ‘Amr al-Basri   

Ses deux rapporteurs : 

• ad-Douri – الدوري : son nom est Hafs ibn ‘Umar  

• as-Sousi – السوسي : son nom est Salih ibn Zubaan  

 

L’imam qui va réciter l’une de ces deux versions lira en Douri d’après 
Abou ‘Amr ou en Soussi d’après Abou ‘Amr. 

 

4. Ibn ‘Āmir ad-Dimashqi  

Ses deux rapporteurs : 

• Hicham ibn ‘Ammar ad dimashqi 

• Ibn Dhakwan – ابنْذكوان : son nom est ‘Abdoullah ibn Ahmad al-

Qurashi 

L’imam qui va réciter l’une de ces deux versions lira en hisham d’après 
ibn ‘Amir ou en ibn dhakwan d’après ibn ‘Amir. 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

5. ‘Asim ibn Abi noujoud al-Koufi 

Ses deux rapporteurs : 

• Chou‘ba – شعبة : son nom est Abou Bakr ibn ‘Ayyaash al-Koufi  

• Hafs ibn soulayman al bazzaaz  

 

L’imam qui va réciter l’une de ces deux versions lira en Shou’ba d’après 
‘Asim ou en Hafs d’après ‘Asim. 

 

6. Ḥamza ibn habib az-Zayyāt  

 

Ses deux rapporteurs : 

• Khalaf ibn hicham al bazzaar 

• Khallad ibn khalid As Sayrafi 

 

L’imam qui va réciter l’une de ces deux versions lira en khalaf d’après 
hamza ou en khallad d’après hamza. 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

7. ‘Ali ibn Hamza Al-Kisa-i  

 

Ses deux rapporteurs : 

• Abou al-Ḥarith – أبوْالحارث : son nom est al-Layth ibn Khald  

• ad-Douri – الدوري : son nom est Hafs ibn ‘Omar, le même qui 

rapporte aussi d’Abou ‘Amr 

 

L’imam qui va réciter l’une de ces deux versions lira en Abou Al harith 
d’après Kissa-i ou en Douri d’après Kissa-i. 

 

8. Abou Ja‘far al-Madani  

Ses deux rapporteurs : 

• Ibn Wardaan – ابنْوردان : son nom est ‘Issa ibn Wardan al-

Madani  

• Ibn Jammaaz – ابنْجماز : son nom est Soulayman ibn Jammaz  

 

L’imam qui va réciter l’une de ces deux versions lira en ibn wardaan 
d’après Abou Ja’far ou en ibn jammaaz d’après Abou Ja’far. 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

• 9. Ya‘qoub ibn ishaq al-Hadrami 

Ses deux rapporteurs : 

• Rouways – رويس : son nom est Mohammed ibn al-Mutawakkil al-

Lou-lou-ī (ْمحمدْبنْالمتوكلْاللؤلؤي) 

• Rouḥ ibn ‘Abdel mou-min  

L’imam qui va réciter l’une de ces deux versions lira en rouways 

d’après Ya’qoub ou en Rouh d’après Ya’qoub. 

 

10. Khalaf ibn Hicham al-Bazzar  

Ses deux rapporteurs : 

• Ishaq ibn Ibrahim al-Warraaq  

• Idriss ibn ‘Abd al-Karim al-Ḥaddaad  

 

L’imam qui va réciter l’une de ces deux versions lira en ishaq d’après 
Khalaf ou en idris d’après Khalaf.16 

 

 
16 Mabaahith fi ‘ilm Al qira-aat, Mohammed ‘Abbas al baaz, page 56. 


