
Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

 ﷽ 

La définition de la: 

« Lettres et lectures 

du coran » 
 

Écrit et traduit par : Ilyas abou Roumayssa 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

A) La définition des mots « Ahrouf» et 

« qira-a » 

• La définition du mot Ahrouf 
➢ Dans la langue arabe 

L’origine du Ahrouf vient des trois lettres : Ha ( ح), Ra ( ر), Fa ( ف) qui 

forment le verbe Harafa ( ف  ح   ر  ) qui possède trois sens : 

1. Le bord ou la limite d’une chose, 

2. L’inclinaison ou le fait de pencher vers quelque chose, 

3. L’idée de mesurer ou de délimiter quelque chose, comme avec un 
outil. 

C’est pour cela que les Arabes ont utilisé le mot ḥarf pour désigner une 

lettre.La lettre, comme le ba, le sin ou le waw, est une forme propre et 

constitue la plus petite partie du mot : c’est le “bord” de la parole, son 
unité minimale. Pour avoir une phrase, il faut des mots. Pour avoir des 

mots, il faut des lettres. La lettre est donc le point de départ, la limite à 

partir de laquelle toute la parole se construit. 

On appelle aussi la lettre “ḥarf” parce qu’elle oriente le sens : 
le mot kataba (il a écrit) ne signifie pas akala (il a mangé), tout 

simplement parce que les lettres changent, et donc la direction du sens 

également. Chaque lettre oriente le mot vers une compréhension 

différente.1 

 

 
1 Maqaayis lugha, ibn faris. Tome 2/ page 42-43. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

➢ Dans la terminologie islamique 

Dans la terminologie du coran, les sept lectures sont les sept formes 

éloquentes parmi les langues arabes et les manières de réciter sur 

lesquelles le Noble Coran a été révélé.2 

 

• La définition du mot qira-a 
➢ Dans la langue arabe 

L’origine du mot « qira-a » (قِرَاءَة) vient des trois lettres : qaf ( ق)  ,ra (ر) et 

hamza ( ء) qui forment le verbe qara-a ( 
 
رَأ

َ
 qui signifie lire, réciter et (ق

assembler des choses les unes avec les autres. 

Quant au mot qira-a il signifie lecture.3 

➢ Dans la terminologie islamique 

Ce qui est voulu par qira-a dans la terminologie du coran est une 

science qui consiste à connaitre la manière d’accomplir la récitation des 
mots du Coran et leurs variations, en les attribuant précisément à ceux 

qui les ont transmises. 

Cela exclut donc la grammaire, la langue, le tafsir et tout ce qui leur 

ressemble. 

Le maitre-récitateur (Al mouqri) est celui qui maitrise ces lectures et les 

transmet par audition directe.4 

 
2 Al Ahrouf As sab’a lil Quran, ‘Othman ibn sa’id Ad Daani, page 27.  
3 Voir :« moukhtar sihah » Mohammed ibn Abou Bakr ar-raazi, page 249; «al qamous al 
mouhit », Mohammed ibn ya’qoub al fayrouz abaadi, tome 1 ; page 49. 
 
4 Mounajjid al mouqri-in wa mourchid At Talibin, Ibn Al jazari, page 9. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

 

B) Ce qu’il faut savoir à propos des Ahrouf  

et des qira-at 

• Les ahrouf sont les langues des Arabes 

Pour comprendre le sujet des Ahrouf, il faut d’abord comprendre ce 
que sont les lughat, c’est-à-dire les formes de langue chez les Arabes. 

Dans la péninsule arabique, avant l’islam, les populations arabes étaient 
nombreuses et dispersées dans différentes régions : 

les Quraysh à La Mecque, les Banou Tamim dans le Najd, les tribus du 

Yémen, celles du Hijaz, etc. 

Tous parlaient l’arabe, mais pas exactement de la même manière. 
Ils avaient : 

• la même langue 

• la même structure 

• et le même sens global des mots 

Mais ils différaient dans la prononciation, dans l’accent ou dans 

certaines habitudes linguistiques. 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

 Exemple : 

En français, le mot goyave est le même partout. 

Mais sa prononciation varie selon les régions francophones. Certains 

vont le prononcer : 

• go-yave 

• D’autres « guoi-yave » comme « voyage » 

Les mots sont les mêmes, le sens est le même, mais la manière de 

prononcer varie selon les régions. 

C’est exactement cela qu’on appelle lughat chez les Arabes : 
des différences de prononciation et d’habitudes linguistiques entre 

régions, sans changer le sens global. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

• La révélation du coran en sept Ahrouf est une 

miséricorde 

D’après Ibn ‘Abbas, le Messager d’Allah a dit : « Jibril m’a fait réciter 
le Coran sur un harf (une manière). J’ai alors demandé à augmenter, 
et je n’ai cessé de lui demander davantage. Alors il m’augmentait 
jusqu’à ce que cela parvienne à sept Ahrouf. » Ibn Chihab (az-Zuhrî) 

dit ensuite : « Il m’est parvenu que ces sept Aḥruf concernent des 

choses dont le sens reste le même, et ne comportent aucune 

divergence sur ce qui est licite ou interdit. » [Mouslim : 819] 

Ce noble hadith nous informe qu’au départ, le Coran a été révélé sur un 

seul ḥarf, c’est-à-dire dans le dialecte de Quraysh, la tribu du Prophète. 

C’était la manière de parler à Mecque. Mais la communauté 

musulmane n’était pas composée uniquement de Quraysh. Des tribus 

de tout le désert entraient chaque jour dans l’islam : avec leurs accents, 

leurs habitudes linguistiques ainsi que leurs prononciations. 

Le Prophète savait que certains allaient avoir énormément de mal à 

prononcer un texte strictement dans le dialecte mecquois. 

 

Oubayy ibn Ka‘b a dit : Le Messager d’Allah rencontra Jibril et lui dit : 

« Ô Jibril ! J’ai été envoyé à une communauté d’illettrés : des 

personnes âgées, des vieillards, des garçons, des jeunes filles, 

et des hommes qui n’ont jamais lu aucun livre. » Jibril répondit : 
« Ô, Mohammed, le Coran a été révélé selon sept Ahrouf. » 

[Thirmidhi :2944] 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Imagine : 

On te demande d’apprendre par cœur un long texte… mais ce texte est 

entièrement en français québécois. Pour un Français de Paris, de 

Marseille ou de Roubaix, ce serait difficile, voire impossible, 

simplement à cause de la manière différente de prononcer certains 

mots. De la même manière, pour un Arabe du désert, répéter 

exactement la prononciation de Quraysh pouvait être pénible. 

Par miséricorde envers cette communauté nouvelle et variée, le 

Prophète a demandé qu’Allah facilite la récitation. 

Alors Allah a révélé le Coran selon plusieurs ahrouf authentiques, c’est-
à-dire plusieurs langues (lughat), toutes correctes, toutes fidèles, toutes 

inspirées. 

Objectif : 

• faciliter la récitation, 

• faciliter la mémoire, 

• faciliter la compréhension, 

• permettre à chaque tribu d’accéder au Coran sans difficulté. 

Ainsi, le Coran n’a jamais changé dans son sens ni dans son message, 
mais Allah a permis des manières différentes de lire, toujours dans les 

limites de la langue arabe révélée. 

Ibn Hajar a dit : « Ces hadiths renforcent l’idée que les « Ahrouf » 

désignent soit des langues arabes, soit des manières de réciter. »5
 

 

 
5 Fath al bari, ibn hajar, tome 9/ page 24. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

• Les qira-at et le coran sont identiques 

Le Coran est la Parole d’Allah, révélée au Prophète Mohammed par 

l’ange Jibril. Les qira-at, elles, ne sont rien d’autre que les manières 
authentiques et révélées de réciter cette Parole. Autrement dit, le texte 

est un seul et même Coran, mais Allah a enseigné à Son Prophète 

plusieurs façons correctes de le prononcer, pour faciliter la récitation, la 

mémorisation et permettre à toutes les tribus arabes de le lire selon 

leur langue. Ces différentes manières ne changent jamais le message, 

elles ne font que refléter la richesse de la révélation et la sagesse 

divine. Ainsi, les qira-at ne sont pas un autre Coran, mais le même 

Coran, récité selon les voies authentiques transmises du Prophète 

jusqu’à nous, par des chaines de transmission solides et continues. 6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
6 Al qira-at riwaayataa warch wa hafs, Halima Saal, page 57-58. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

• Les ahrouf sont devenus les qira-at 

Comme nous l’avons dit précédemment, le Prophète a reçu le Coran 

d’Allah en sept Aḥrouf, c’est-à-dire sept manières parfaitement 

authentiques de le réciter, afin de faciliter la mémorisation et la 

pratique pour toutes les tribus arabes. Il a ensuite enseigné ces 

manières de réciter directement à ses Compagnons, qui eux-mêmes les 

ont transmises avec une précision exceptionnelle. 

Mais, avec le temps, lorsque l’islam s’est propagé dans de nombreuses 
régions — Médine, La Mecque, l’Irak, le Cham, l’Égypte — les 

musulmans n’avaient plus tous la même langue ni le même niveau en 
arabe. Les savants ont donc compris qu’il était indispensable 
d’organiser, de vérifier et de protéger la manière correcte de réciter le 
Coran, afin que personne ne se trompe et que la récitation reste 

identique à celle que le Prophète avait transmise. 

C’est ainsi qu’est né la science des lectures, qu’on appelle ʿIlm al-Qira-at 

: une science qui met en place des règles strictes pour déterminer 

quelles récitations sont réellement authentiques, transmises par les 

chaines correctes, et conformes à l’écriture du Coran. 

Les savants ont ensuite classé les récitations en différentes catégories : 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

➢ La lecture authentique  

 

Il s’agit d’une lecture qui respecte trois conditions : 

 

1. Une chaine de transmission moutawaatira 

Comme nous l’avons dans la vidéo de la définition du hadith 
authentique, il s’agit d’un récit rapporté par un grand nombre de 
personnes qui ne permet pas de concevoir qu’ils se sont tous mis 

d’accord pour mentir. 

Lorsqu’un récit à propos d’une chose se répand et devient viral de sorte 
qu’il ne soit pas possible qu’un groupe de personnes se réunisse pour 

inventer cette information de toute pièce.7
 

 

Exemple : 

 Si 200 personnes répètent exactement la même information alors 

qu’ils ne se connaissent pas et n’habitent pas au même endroit, on sait 

qu’ils ne l’ont pas inventée. 

De la même façon, une lecture du Coran doit être transmise par 

beaucoup de musulmans, depuis le Prophète jusqu’à aujourd’hui. 

 

 

 
7 « nouzhatou nazar », ibn hajar, page 39. 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

2. Elle doit correspondre au texte du Coran écrit sous ʿOthman 

À l’époque du Prophète, les lettres arabes n’avaient pas de points ni de 
voyelles. 

 

Exemple : 

 

سُوهَا ثُم   ننُشِزُهَا كَي فَ   ٱل عِظَامِ  إلِىَ  أوَٱنظُر   سمح جمحتمجتحجسحج  :  سجحالبَقَرَةِ   سجى٢٥٩ لحَ مٗا    نكَ   

Et regarde ces ossements, comment Nous les assemblons et les 

revêtons de chair. » [2 :259] 

 

Dans la sourate Al-Baqarah (verset 259), on trouve le mot écrit dans le 

mushaf ‘uthmânien sans points et sans voyelles : 

 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Ce dessin peut se lire de deux façons : 

   dans la version de Hafs d’après ‘Asim  

 

 

 ننُْشِزُهَا
Nounchizuha : qui signifie dans la langue arabe s’établir, s’élever ou se 
construire sur quelque chose.  

Et regarde ces ossements, comment Nous les reconstruisons et les 

revêtons de chair. » [2 :259] 

 

   Dans la version de Warch d’après Nafi’ on lit 

 

 ننَْشِرُهَا
 

Nanchiruha : qui signifie dans la langue arabe faire revivre quelque 

chose comme la terre aride qui renait au printemps.  

Et regarde ces ossements, comment Nous les faisons revivre et les 

revêtons de chair. » [2 :259] 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

3. Elle doit être correcte en arabe 

Le Coran est en arabe, donc une lecture doit respecter la langue arabe. 

Mais attention : dans la langue arabe, il y a plusieurs façons de dire la 

même chose, comme en français : 

• « Je vais venir après » 

• « Je viens tout à l’heure » 

 

 Les deux sont corrects. 

Les Arabes avaient aussi plusieurs manières toutes correctes de parler. 

C’est pourquoi certaines lectures utilisent des formes différentes, mais 
toujours correctes.8 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
8 Al qira-at riwaayataa warch wa hafs, Halima Saal, page 65. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

➢ La lecture connue 

 

C’est une lecture dont la chaine de transmission est authentique, qui ne 

contredit ni l’écriture ‘Othmanienne ni la langue arabe mais qui 

n’atteint pas le degré de notoire. 

Elle est acceptée, mais son niveau est inférieur à celui du mutawatir.  

 

➢ La lecture ahad 

 

C’est une lecture dont la chaine de transmission est authentique, mais 

qui : 

• contredit la graphie du coran ‘Othmanien 

ou 

• contredit la langue arabe, 

ou 

• n’est pas suffisamment connue pour être acceptée. 
 

Elle n’est pas prise en compte dans la récitation liturgique. 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

➢ La lecture isolée  

C’est une lecture dans laquelle au moins un des trois piliers de la 
lecture correcte n’est pas réuni : 

• soit la chaine n’est pas authentique, 

• soit elle contredit l’écriture du moushaf ‘Othmanien 

• soit elle contredit la langue arabe. 

Même si elle correspond à l’écriture du moushaf et à la langue, si la 
chaine n’est pas authentique, elle est considérée comme isolée. 

➢ Les dix lectures 

Ce sont les dix lectures officiellement reconnues comme notoires 

(moutawatira) dans la transmission du Coran. Il s’agit des lectures des 
dix grands lecteurs du coran que nous avons mentionné dans la 

définition de « la transmission du coran. : 

1. Nafi‘ al-Madani 

2. Ibn Kathir al-Makki 

3. Abou ‘Amr al-Baṣri 

4. Ibn ‘Āmir ach-Chaami 

5. ‘Asim ibn Abi an-Najoud al-Koufi 

6. Hamzah ibn habib al-Koufi 

7. Al-Kissa-i  

8.  Abou Ja‘far Yazid ibn al-Qa‘qaa‘ al-Madani 

9.  Ya‘qoub ibn Ishaq al-Ḥaḍrami  

10.Khalaf ibn Hishaam al-Bazzaar al-Koufi. 9 

 
9 Al qira-at riwaayataa warch wa hafs, Halima Saal, page 42-43. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

 

• Les lectures du Coran à l’époque des Salafs  
Les lectures du Coran (al-Qira-at) trouvent leur origine à l’époque du 
Prophète. C’est lui qui enseignait directement le Coran aux 
Compagnons, verset après verset, dès que la révélation descendait. Il 

leur récitait le texte avec la manière exacte dont Jibril le lui avait 

transmis, et les Compagnons l’apprenaient par cœur, puis certains 
l’écrivaient pour eux-mêmes. Le Prophète supervisait personnellement 

leur récitation, les corrigeait, les orientait, et envoyait même certains 

Compagnons comme enseignants dans différentes régions — par 

exemple Mous‘ab ibn ‘Oumayr à Médine avant l’Hégire pour 
transmettre fidèlement le Coran. 

Avec le temps, certains Compagnons devinrent des références en 

récitation, car ils avaient reçu la transmission complète et précise : 

parmi eux, ‘Abdoullah ibn Mas‘oud, Oubayy ibn Ka‘b, Mou‘adh ibn Jabal 
ou encore Salim ibn ma’qil.  

D’après Abdoullah ibn ‘Amr ibn al-‘As, le prophète a dit : « Prenez le 

Coran de quatre : Ibn Mas‘oud, Salim, Mou‘adh ibn Jabal, et Oubayy 

ibn Ka‘b. » [Boukhari : 3597] 

Ainsi, les Compagnons ont mémorisé et transmis le Coran avec une 

exactitude parfaite. 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Après sa mort, les Compagnons continuèrent d’enseigner le Coran dans 
toutes les régions où l’Islam se répandait. Le calife ‘Othman joua alors 

un rôle déterminant : il fit copier plusieurs exemplaires du Mouṣhaf et 

envoya avec chacun un maitre-lecteur vers les grandes villes : Ibn as-Sa-

ib à La Mecque, Abou ‘Abd Ar Raḥman as-Soulami à Koufa, ‘Amir ibn 

Qays à Basra, al-Moughira ibn Abi Chihaab au Cham, tandis que Zayd 

ibn Thabit restait à Médine. Chaque maitre transmettait la lecture 

conforme au Mouṣḥaf qui l’accompagnait, garantissant ainsi l’unité et 
la préservation du Coran dans toute la communauté. Ensuite vient la 

génération des Tabi‘in (élèves des Compagnons) qui se consacrèrent à 

l’apprentissage, la précision et la transmission des lectures. 

 Parmi eux : al-A‘mach, ‘Amir ach-Cha‘bi, Moujahid, ‘Ikrima, ‘Aṭā, 
Qatada et bien d’autres. Dans chaque région, un groupe de lecteurs 
s’est formé autour d’un Compagnon, perfectionnant leur récitation et 
devenant des imams suivis, acceptés unanimement par les gens de leur 

ville. C’est dans cette période que les sciences des lectures ont 
commencé à se structurer : reconnaissance des variantes, vérification 

de la chaine de transmission, conformité au Mouṣḥaf ‘Othmanien, et 

respect de la langue arabe. 

Ainsi, les lectures du Coran à l’époque des Salafs forment une chaine 

continue et parfaitement maitrisée : 

Allah → Jibril → le Prophète → les Compagnons → les Tabi‘in → les 
imams des qirā’āt. 
Cette organisation rigoureuse a permis que le Coran soit transmis 

exactement comme révélé, avec ses différentes manières légitimes de 

lecture. 10 

 
10 Al qira-at riwaayataa warch wa hafs, Halima Saal, page 58-64. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

• La différence entre al Ahrouf et al qira-at 

 

 À l’époque du Prophète : les Arabes lisaient sans voyelles 

À l’époque, les Arabes avaient une maitrise incroyable de leur langue. 

Ils lisaient et comprenaient le texte sans voyelles, sans points, sans 

signes. 

Par exemple : 

• Le mot : 

 Il peut se lire : 

o    ََكَتَب (kataba) = il a écrit 

o  )ََِكُتب kutiba( = il a été prescrit 

o   )كُتُب kutub( = des livres 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Ils devinaient la bonne lecture uniquement grâce au contexte. 

 C’est comme si quelqu’un t’écrivait en français : 
VNT 

Tu pourrais deviner : 

• vent 

• vient 

• vont 

Selon la phrase. 

 

 « Aḥrouf » est un terme général utilisé par le Prophète pour désigner 

les différentes façons révélées par Allah de réciter le Qur’an, adaptées 

aux différentes tribus arabes. 

Ces Aḥrouf comprennent : 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

1) Des variations dans les voyelles 

Le mot possède exactement le même sens mais se prononce 

différemment. Comme le mot « goyave » qui se prononce de manière 

différente selon les régions.  

Exemple : 

Dans la version de Hafs d’après ‘Asim et la version de Khalaf d’après 
hamza la prononciation de certains mots est différente. 

 

مِ  سمح ي    إلِ ا   هُوَ  إنِ    ٣ ٱل هَوَى    عَنِ  ينَطِقُ   وَمَا   ٢ غَوَى   وَمَا   صَاحِبُكُم    ضَل    مَا   ١ هَوَى    إذَِا   وَٱلن ج    وَح 
م  سجى ٤ يوُحَي   تخمسحج  -  تحج  :  سجحالن ج   

Par l'étoile à son déclin ! Votre compagnon ne s'est pas égaré et n'a 

pas été induit en erreur et il ne prononce rien sous l'effet de la 

passion ; ce n'est rien d'autre qu'une révélation inspirée. [53 :1-4] 

 

Dans la version de Hafs d’après ‘Asim les mots à la fin des versets vont 

se prononcer comme un [A] tandis que dans la version de Khalaf 

d’après Hamza ils vont se prononce comme un [é]. 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

2) Des variations de mots 

Le mot est différent mais veut dire exactement la même chose. Comme 

les termes « pain au chocolat » ou « chocolatine » qui renvoient 

exactement à la même chose.  

 

َ   تطُِيعُوا    وَإِن   سمح   ۥ  ٱللّ  ِن    يلَتِ كُم   لاَ  وَرسَُولهَُ مَ لكُِم    م  ع 
َ
َ غَفُور  ر حِيم    شَي ـ ًٔا    أ   سجى ١٤ إنِ  ٱللّ 
تخمتحجسحج   :  سجحالحجُُرَات   

Et si vous obéissez à Allah et à Son messager, Il ne vous fera rien 

perdre de vos œuvres. » Allah est Pardonneur et Miséricordieux. 
[49 :14] 

Dans la sourate Al-Houjourat (verset 14), on trouve le mot écrit dans le 

moushaf ‘Othmanien sans points et sans voyelles : 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Ce dessin peut se lire de deux façons : 

   Dans la version de Hafs d’après ‘Asim : 

 

 

 شَي ـ ًٔا  

   Dans la version de Khalaf d’après Hamza on lit 

ـا  شَيَ   

Les deux ont exactement le même sens.  

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

3) Des variations d’expression 

Le mot est différent et possède des sens différents mais proches. 

 

هَا سمح يُّ
َ
أ بحُِوا  علَىَ  مَا    فَتَبيَ نُوٓا  وٓا  إنِ جَاءَٓكُم  فاَسِقُُۢ بنِبََإ  ءَامَنُ   ٱل ذِينَ   يَ  ن تصُِيبُوا  قَو مَُۢا بِجَهَ لةَ  فَتُص 

َ
أ

تمحسحج   :   سجحالحجُُرَات سجى ٦ فَعَل تُم  نَ دِمِينَ   

 

Ô vous qui avez cru ! Si un pervers vous apporte une nouvelle, voyez 

bien clair [de crainte] que par inadvertance vous ne portiez atteinte à 

des gens et que vous ne regrettiez par la suite ce que vous avez fait. 

[49 :6] 

 

Dans la sourate Al-Houjourat (verset 6), on trouve le mot écrit dans le 

moushaf ‘Othmanien sans points et sans voyelles : 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Ce dessin peut se lire de deux façons : 

   dans la version de Hafs d’après ‘Asim  

 فَتَبيَ نُوٓا  
 

Fatabayyanou : qui signifie dans la langue arabe, examinée, vérifier. 

Ô vous qui avez cru ! Si un pervers vous apporte une nouvelle, vérifiez 

l’information [de crainte] que par inadvertance vous ne portiez pas 

atteinte à des gens et que vous ne regrettiez pas par la suite ce que 

vous avez fait. [49 :6] 

   Dans la version de Khalaf d’après hamza on lit 

 

وٓا  ثبَ تُ فَتَ   
fatathabbatou : qui signifie dans la langue arabe la prudence, l’absence 
de précipitation dans le jugement.  

Ô vous qui avez cru ! Si un pervers vous apporte une nouvelle, soyez 

prudent [de crainte] que par inadvertance vous ne portiez pas 

atteinte à des gens et que vous ne regrettiez pas par la suite ce que 

vous avez fait. [49 :6] 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

4) Des différences de grammaire acceptées 

Les Ahrouf c’est donc plus large que les dix lectures. Les ahrouf 

englobent toutes les qira-at quelles soit notoire, connue ou même 

isolées.  

Lorsque les Compagnons ont rassemblé le Coran sous le califat de Abou 

Bakr puis de ‘Othman, ils ont établi des règles strictes pour accepter 

une lecture du Coran. 

Le but était clair : préserver parfaitement la révélation, empêcher toute 

erreur et garantir que le Coran récité par les musulmans du monde 

entier reste exactement celui révélé au Prophète. C’est pour cela que 
les trois premières générations ont fourni des efforts pour regrouper le 

coran dans un seul livre, avec une graphie unanimement reconnue et 

des mémorisateurs qui transmettent parfaitement ce qu’ils ont appris 
avec une chaine de transmission.  

Au fil des générations, certaines lectures sont devenues célèbres parce 

qu’elles ont été récitées, enseignées et transmises par de grands imams 
spécialisés dans la récitation. 

Ce sont ces lectures parfaitement authentiques, révélées, et transmises 

avec soin que l’on appelle aujourd’hui Les Qira-at (القراءات) 

Contrairement aux Aḥrouf (beaucoup plus larges), 

les Qira-at sont le cadre final et précis de la récitation du Coran qui est 

resté dans la Oumma jusqu’à aujourd’hui.11 

 

 

 
11 Al waadih fi ‘ouloum al quran, Moustafa diib al baghaa, page 118. 


