“Q g L
d Fellak, ”

Ecrit et traduit par : llyas abou Roumayssa

i-slamy.com




A) La définition du mot « istiwa »
e La définition dans la langue arabe

L'origine du mot istiwa vient des trois lettres : Sin (_.), Waw (5), Ya (g)

qui forment le verbe Sawiya (& %) dont le sens tourne autour d’une

idée centrale : la droiture, la perfection, I'achevement d’une chose et
I’égalité.!

[ -y : eV €0 o323 s il @ VT alg; ol iy

Glorifie le nom de ton Seigneur, le Tres Haut, Celui qui a
créé et agencé harmonieusement [87 : 1-2]

Quant au mot istiwa (s z%1) Il est primordial pour le musulman de

maitriser sa définition dans la langue arabe, car la plupart des
égarements des gens de I'innovation dans ce chapitre proviennent soit
de l'ignorance, soit de la dissimulation volontaire du sens réel de ce
mot. lIs se cachent souvent derriere |la phrase : « la langue arabe est
vaste » pour égarer les musulmans.

! Magayis lugha, ibn faris, tome 5/page 415.

i-slamy.com




Or, la langue arabe est certes vaste, mais elle est aussi claire, précise et
rigoureuse, et ses mots ont des sens définis selon leur construction. Le
mot istiwa ne fait pas exception a cette régle : son sens dépend de |la
préposition (harf jarr) qui 'accompagne, et ceci est parfaitement connu
des Arabes. Il n’est pas permis d’attribuer a un mot un sens qui
appartient a une autre construction grammaticale alors que cette
préposition n’est pas présente dans la phrase.

Le mot istiwa possede trois usages principaux en arabe.

1)Le mot istiwa lorsqu’il est accompagné de la
préposition (harf jarr) ‘ala ( &)
Lorsque le mot istiwa ou ses dérivés sont accompagnés dans la phrase

de la préposition ‘ala. Il ne possede qu’un seul sens dans la langue
arabe. Il s’agit de I’élévation ou étre au-dessus de quelque chose.

[0+ b1 4@ 5320 gl e 52351 p

Le Tout miséricordieux S'est élevé : « Istawa » au-dessus du
Trone. [20 : 5]

i-slamy.com




2)Le mot istiwa lorsqu’il est accompagné de la
préposition (harf jarr) ila ()
Lorsque le mot istiwa ou ses dérivés sont accompagnés dans la phrase

de la préposition, ila. Il signifie se tourner vers quelque chose avec
I'intention de s’en occuper ou de le prendre en charge.

B85 o5 it Ged LAl s
[74 1 55200 4@ e 5563

C'est Lui qui a créé pour vous tout ce qui est sur la terre, puis Il s’est
orienté (occupé) vers le ciel et en fit sept cieux. Et Il est Omniscient.
[2:29]

i-slamy.com




3)Le mot istiwa lorsqu’il est accompagné de la lettre

de coordination (harf ‘atf) waw (,)

Lorsque le mot istiwa ou ses dérivés sont accompagnés de la lettre de
coordination waw. Il signifie I'égalité et I'’équivalence entre deux
choses. Dans la langue arabe, on dit :

B ) _ _9 o
L2305 2l

« L’eau et le morceau de bois sont au méme niveau. »

Cette expression arabe est un exemple linguistique ou le verbe istawa
est utilisé sans préposition, mais avec la lettre waw qui est une
coordination entre deux choses.

Ici, istawa ne signifie ni “s’élever” ni “s’occuper de”, mais étre égal,
étre au méme niveau, étre équivalent. Quand on dit « istawa al-ma-ou
wa al-khashaba », cela veut dire que le niveau de I'’eau et celui du bois
sont devenus identiques, gu’ils se sont équilibrés et qu’il n’y a plus de
différence de hauteur entre les deux. Cet usage linguistique est bien
connu des Arabes, et il montre clairement que le sens du mot istiwa
change selon sa construction dans la phrase. Ici, comme il n’y a ni ‘ala ni
ila, mais simplement une coordination entre deux éléments, le sens est
I’égalité et I’équivalence, et non I’élévation. Cela prouve qu’il est
interdit de prendre ce sens d’ « égalité » et de I'imposer aux versets ou
istiwa est employé avec ‘ala, comme dans « istawa ‘ala al-‘arsh », car
chaque construction a son sens propre en arabe.?

2 Mawsou’atoul agida wal adyan wal firaq wal madha-ib al mou’asira, tome 1/ pages 196-197.

i-slamy.com




e La définition dans la terminologie islamique

Il est essentiel de comprendre que le sens du mot istiwa dans la
terminologie islamique n’est pas différent de son sens dans la langue
arabe : il repose sur la méme base linguistique et la méme signification
fondamentale.

La différence ne se situe pas dans le sens du mot, mais dans celui a qui
il est attribué. Car l'istiwa dont parlent le Coran et la Sunna est I'istiwa
d’Allah : c’est donc un attribut d’Allah, et comme tous les Noms et
Attributs d’Allah, il Lui est spécifique et ne ressemble en rien a celui des
créatures. L'istiwa quand il est accompagné du harf ‘ala est une
élévation particuliere mentionnée dans les textes, c’est un attribut
d’action, volontaire, rapporté par la révélation, et ses textes font partie
des preuves claires établissant la hauteur (‘'uluww) d’Allah. Certes, dans
la langue arabe, istiwa peut avoir plusieurs usages, mais lorsqu’il est
accompagné de la préposition “ala”, il signifie explicitement I’élévation
et la hauteur.

Ainsi, lorsque le Coran dit qu’Allah istawa ‘ala al-‘arsh ou istawa ila as-
sama’, on affirme ce que le texte affirme, avec le sens linguistique
correct, tout en sachant que cet istiwa est propre a Allah, digne de Sa
majesté, sans ressemblance, sans affirmer le « comment » et sans
déformation. Le lien entre le sens linguistique et le sens religieux est
donc clair : c’est le méme sens, mais appliqué a Allah d’'une maniere qui
Lui convient et qui n’a aucun équivalent chez les créatures. 3

3 Mawsou’atoul agida wal adyan wal firaq wal madha-ib al mou’asira, tome 1/ pages 196-197.

i-slamy.com




B) Ce qu’il faut savoir a propos de l'istiwa

® Le jugement religieux

Il est obligatoire d’affirmer I'attribut de I'istiwa pour Allah, tout comme
les salafs qui en ont fait consensus. Allah est au-dessus de Son Trone
d’un istiwa réel, qui convient a Sa majesté et a Sa grandeur. *

e La différence entre le ‘oulouw et l'istiwa

Il est tres important de comprendre la différence entre l'istiwa et le
‘oulouw, car ils ne relevent pas du méme type d’attribut. En islam, on
distingue les attributs d’action et les attributs essentiels.

Les attributs d’action sont ceux qui dépendent de |la volonté d’Allah :
Allah les fait quand il veut et comme il veut. Par exemple, Allah
descend, vient, parle quand Il veut, crée ce qu’ll veut quand Il veut —
ce sont des actes liés a Sa volonté et a Sa sagesse. Listiwa fait partie de
ces attributs : Allah S’est élevé au-dessus du Trone apres la création des
cieux et de la terre, selon Sa volonté.

4 Mawsou’atoul agida wal adyan wal firaq wal madha-ib al mou’asira, tome 1/ page 197.

i-slamy.com




En revanche, les attributs essentiels sont ceux qui n’ont jamais cessé
d’étre propres a Allah et ne dépendent pas d’'un moment ou d’un
évenement. Par exemple, la science : Allah a toujours été Savant et Il le
sera toujours ; la puissance, la vie, la grandeur — ce sont des attributs
permanents de Son essence. Le ‘oulouw fait partie de ces attributs
essentiels : Allah a toujours été au-dessus de Sa création et Il le sera
toujours. Ainsi, le ‘oulouw est un attribut permanent de |'essence
d’Allah, tandis que l'istiwa est une élévation particuliere liée a un acte
et a un moment voulu par Allah.>

Il est fondamental pour le musulman de maitriser la différence entre les
attributs d’essence et les attributs de volonté, car c’est un véritable
bouclier contre les ambiglités et les confusions des gens du faux. Cette
distinction permet de comprendre correctement les textes et de fermer
la porte aux sophismes et aux mauvaises interprétations. Prenons par
exemple la parole d’Allah :

> Mawsou’atoul agida wal adyan wal firaq wal madha-ib al mou’asira, tome 1/ page 200.

i-slamy.com




2nafa2 ”\rS,LJgLJ\Jc,Mj.éQ Liai,«au’o) 15 ol
/ 8

2 NI T ) it guall 81,44 el us fe O piis (25 €18 5 e
[V:J,LJ«@&;

Et c'est lui qui a créé les cieux et la terre en six jours alors que Son
Trone était sur l'eau, -afin d'éprouver lequel de vous agirait le mieux.
Et si tu dis : « Vous serez ressuscités apres la mort », ceux qui ne
croient pas diront : « Ce n'est la qu'une magie évidente. » [11 : 7]

Ainsi que sa parole :

- %o T R « {32 21 W% L. G %o . %
3 o238 Casall e szl 8 481 2 3 2 gl gl ol 4T 22255 813
2 27 . 41: st A &i’ g ”' » > o\ -BT
S5 8 B\ 2 3@;;\253!\;),\ﬁjm 23300 5l e Ges s
[ot 1 OHEN €@ Gralindf

Votre Seigneur, c'est Allah, qui a créé les cieux et la terre en six jours,
puis S'est élevé au-dessus : « istawa » du Trone. Il couvre le jour de la
nuit qui poursuit celui-ci sans arrét. (Il a créé) le soleil, la lune et les
étoiles, soumis a Son commandement. La création et le
commandement n'appartiennent qu'a Lui. Toute gloire a Allah,
Seigneur de I'Univers ! [7 : 54]

i-slamy.com




Avec une croyance saine et la bonne compréhension de la différence
entre le ‘oulouww et l'istiwa, tout devient clair : Allah a toujours été et
sera toujours au-dessus de Sa création — cela releve de Son attribut
essentiel, permanent.

En revanche, 'istiwa est un acte lié a Sa volonté. Avant la création des
cieux et de la terre, Allah n’avait pas encore fait 'istiwa du Trone : le
Trone était sur I'eau. Puis, lorsque Allah a créé la terre et les sept cieux,
le Trone s’est trouvé au-dessus des sept cieux, et Allah a alors fait
I"istiwa du Trone, comme Il I’'a mentionné dans le Coran.

Ainsi, on comprend que le ‘oulouw d’Allah n’a pas de début tout
comme son essence, tandis que l'istiwa est un acte qu’Allah a accompli
a un moment qu’ll a voulu. Cette distinction simple et claire détruit de
nombreuses ambiglités et protege la croyance du musulman contre les
déviations.

i-slamy.com




« La croyance obligatoire concernant l'istiwa

L’istiwa est un attribut d’Allah, et il est donc obligatoire pour tout
musulman d’affirmer cet attribut correctement, exactement comme il
affirme les autres attributs mentionnés dans le Coran et la Sunna, tels
qgue la vie, I'ouie ou la vue d’Allah, sans interprétation déviante (ta-wil),
sans déformation (tahrif), sans négation (ta‘til), sans assimilation
(tashbih) ou anthropomorphisme (tamthil). L’istiwa d’Allah est affirmé
comme Allah I'a affirmé pour Lui-méme : un istiwa réel, digne de Sa
majesté et de Sa grandeur, sans chercher a en connaitre "le comment".

Il faut aussi comprendre que ce sujet releve de la croyance (‘aqida) et
non de la jurisprudence (figh) : il n’y a donc aucune place pour la
divergence d’opinion dans ce domaine ni de madha-ib que le musulman
peut choisir comme dans la jurisprudence. Les Compagnons du
Prophete, ainsi que ceux qui les ont suivis avec excellence, n’ont jamais
divergé sur I'affirmation de cet attribut tel qu’il est venu dans les
textes. Leur voie a toujours été d’accepter les Noms et Attributs d’Allah
tels qu’ils sont révélés, avec foi, soumission et sans les altérer. ®

6 Mawsou’atoul agida wal adyan wal firaq wal madha-ib al mou’asira, tome 1/ pages 197-198.

i-slamy.com




La parole de I'imam Malik au sujet de l'istiwa fait partie des paroles les
plus importantes et les plus fondamentales de toute la croyance
islamique concernant les Noms et Attributs d’Allah. Elle n’est pas une
simple réponse a une question isolée, mais un résumé complet de la
méthodologie des Compagnons du Prophete et de ceux qui les ont
suivis dans la croyance, parmi lesquels notre imam Malik. Comprendre
correctement cette parole est indispensable pour maitriser la croyance
obligatoire concernant l'istiwa et, plus largement, pour comprendre
comment les musulmans doivent croire aux attributs d’Allah : sans
déformation, sans négation, sans assimilation et sans spéculation. Car
c’est exactement sur cette question que beaucoup de gens se sont
égarés par la suite. La parole de I'imam Malik est donc une regle d’or,
un repere clair et une protection contre les innovations, qui nous
transmet fidelement la voie des Compagnons et la croyance
authentique de I'islam dans ce chapitre. Nous allons donc expliquer les
qguatre phrases prononcées par I'imam malik qui sont des trésors et un
bouclier contre I'’égarement.

7 Al I'tiqaad, Al bayhaqi, page 116.

i-slamy.com




1) « I'lstiwa n’est pas inconnu »

Ce qui est voulu par la parole de I'imam malik est que le sens du mot
istiwa lorsqu’il est accompagné du harf ‘Ala est connu et clair dans la
langue arabe : il signifie I’élévation et la hauteur. Ce qui est inconnu, ce
n’est pas le sens, mais le comment de cet istiwa lorsqu’il est attribué a
Allah. L'istiwa d’Allah est réel, établi, affirmé par le Coran et la sunnah.

2) « Le comment est inconcevable »

Cette parole ne veut absolument pas dire que l'istiwa ou les attributs
d’Allah sont flous ou dépourvus de sens. Cela signifie que la réalité
exacte de ces attributs est impossible a concevoir pour l'intellect
humain. Le sens est connu, réel et affirmé, mais le “comment”
appartient uniguement a Allah. Car connaitre le comment d’un attribut
implique de connaitre le comment de I'Essence d’Allah, et cela est
totalement inaccessible aux créatures.

L’étre humain ne peut connaitre le “comment” d’une chose que de
guelques manieres bien précises.

Premierement, en la comparant a quelque chose qui lui ressemble. Or,
cela est impossible concernant Allah, car rien ne Lui ressemble.
Deuxiemement, en ayant vu cette chose pour pouvoir en décrire la
réalité. Or, aucune créature n’a vu Allah dans cette vie.

Troisiemement, en recevant une information véridique et fiable qui
nous décrit ce “comment”. Or, ni Allah ni Son Messager ne nous ont
informés de la maniere de Ses attributs.

i-slamy.com




Donc, par ces trois voies, il est clair qu’il nous est impossible de
connaitre le “comment” des attributs d’Allah. Nous affirmons que les
attributs d’Allah sont réels, et nous affirmons aussi qu’ils ont une réalité
et une maniere d’étre, mais nous disons en méme temps que ce
“comment” nous est totalement inconnu, et que seul Allah en a la
connaissance. C’'est exactement cela le sens de la parole des salafs : le
sens est connu, mais le comment est inconcevable.

L’'imam Adh dhahabi a dit : « Et c’est la parole de I’ensemble des gens
de la Sunna : La maniere (comment) de l’istiwa est inconcevable pour
nous, nous l'ignorons. Quant a Son istiwa, il est connu, comme Il I’a
informé dans Son Livre, et il est tel gu’il convient a Sa majesté. Nous
ne nous enfongons pas dans des spéculations, nous ne cherchons pas
a faire des subtilités, et nous ne nous langons pas dans les
implications de cela, ni pour nier ni pour affirmer. Au contraire, nous
nous taisons et nous nous arrétons la ou les salafs se sont arrétés.

Et nous savons que s’il y avait une interprétation a donner, les
Compagnons et les Tabi‘in se seraient empressés de I’expliquer, et il
ne leur aurait pas été possible de se contenter de I’accepter tel quel,
de le transmettre et de se taire a son sujet.

Et nous savons avec certitude, en méme temps, qu’Allah — glorifié et
exalté soit-1l — n’a aucun semblable, ni dans Ses attributs, ni dans Son
istiwa, ni dans Sa descente. Exalté soit-Il au-dessus de ce que disent
les injustes, d’une élévation immense. »®

8 Moukhtassar al ‘oulouw lil “aliyy al ‘azim, Adh-dhahabi, page 141-142.

i-slamy.com




3)« Y croire est obligatoire »

Cela signifie que l'istiwa n’est pas un sujet secondaire ni une question
d’opinion : c’est un pilier de la croyance lié aux Noms et Attributs
d’Allah. Puisqu’Allah I'a affirmé dans Son Livre et que le Prophete I'a
enseigné, il est obligatoire de I'accepter avec soumission, comme on
accepte la vie, I'ouie, la vue, la science et la puissance d’Allah, sans
interprétation qui détourne le sens, sans déformation, sans rejet et
sans négation. Renier l'istiwa revient a rejeter 'information d’Allah, et
c’est pour cela que les savants ont dit que la négation de ce qu’Allah a
clairement affirmé est une grave déviation, voire une mécréance
lorsque cela revient a contredire les textes explicites. La révélation —
Coran et Sunna — est remplie de preuves établissant la hauteur d’Allah
et Son istiwa au-dessus du Trone, et les Compagnons ainsi que les
Tabi‘in n’ont jamais compris ces textes comme des symboles vides :ils y
ont cru comme a une vérité révélée, en affirmant le sens et en confiant
le “comment” a Allah.

Ainsi, la parole « y croire est obligatoire » résume la voie des salafs :
croire aux attributs tels gu’ils sont venus, avec foi, sans altération, et
sans philosophie.

i-slamy.com




4) « Poser des questions a ce sujet est une
innovation »

Cette parole concerne les questions sur le “comment” des attributs
d’Allah. Ce type de question n’existait ni, a '’époque du Prophete ni

a I’époque des Compagnons et leurs éleves, car ils savaient que la
réalité des attributs d’Allah dépasse totalement la capacité de l'intellect
humain. Poser ce genre de questions, ce n’est pas chercher la vérité,
c’est vouloir forcer une porte qu’Allah a volontairement fermée. La
révélation nous a ordonné de croire, pas de disséquer I'inconnaissable.
L'intellect humain a des limites, comme la vue et I'ouie ont des limites,
et vouloir les dépasser mene a la confusion, au doute et souvent a
I’égarement. C’est pour cela que les salafs disaient : on affirme le sens,
on croit au texte, et on s’arréte la ou le texte s’arréte. Chercher le
“comment” n’est pas une science, c’est une innovation religieuse qui a
ouvert la porte aux sectes et aux déviations dans la croyance.®

9 Al athar al mach-our ‘an al imam malik fi sifat al istiwa, Abderrazaq ibn abdelmouhsin al
badr, page 13-42.

i-slamy.com




Le cousin du prophéte, Abdellah ibn ‘Abbas a dit : « Craignez Allah, 6
musulmans, et abstenez-vous de questionner a I’exces, d’examiner et
d’explorer ce qui met le doute la ou il y avait la certitude, ce qui ne
fait pas partie des obligations de la religion ni de la législation des
musulmans. Ne suivez pas les déviants, et ne livrez pas vos ames a
I’écoute des discours des extrémistes et des spéculateurs qui ont
accusé les imams des musulmans, rejeté ce qui leur est venu du
Seigneur des mondes, et ont fait prévaloir leurs opinions et leurs
passions dans la religion d’Allah, appelant les gens a ce qu’ils jugent
bon au lieu du Livre d’Allah et de la Sunna de Son Messager. » [Al

ibaanah : 346]

i-slamy.com




C) Réponses aux ambigiiités autour de
I'istiwa

L’égarement concernant l'istiwa est essentiellement venu de deux
grands groupes. Le premier groupe est celui qui nie completement
I"attribut de l'istiwa, comme les Mou’tazila et ceux qui les ont suivis : au
lieu d’accepter ce qu’Allah a affirmé pour lui-méme, ils ont remplacé
I'istiwa par des interprétations comme « la domination » ou des
expressions symboliques, ce qui revient en réalité a rejeter I'attribut.

Le second groupe est celui qui affirme l'istiwa, mais en le dénaturant,
en disant qu’il n’est pas un acte lié a la volonté d’Allah, mais quelque
chose de permanent et obligatoire, ce qui revient a nier les attributs
d’action et a contredire le sens clair des textes. Dans les deux cas,
I’erreur vient du méme probleme : ils ont fait passer leurs
raisonnements et leurs principes philosophiques avant le Coran et la
Sunna. Et pour ceux qui veulent approfondir et comprendre en détail
I’origine et les erreurs de ces courants, nous avons déja réalisé des
vidéos completes sur les Mou’tazila, les Asha’ira et la question de
I'interprétation des attributs d’Allah, que nous vous invitons a
consulter. Apres avoir exposé la croyance authentique concernant
I"istiwa, il est indispensable de répondre aux principales ambiguités
propagées par ceux qui nient ou déforment cet attribut d’Allah. Car ces
ambiglités ont été, a travers I'histoire, la cause principale de
I’égarement dans ce chapitre. Nous allons donc, par la permission
d’Allah, répondre aux quatre plus grandes ambiglités des négateurs de
Iistiwa, de maniere simple, claire et fondée sur le Coran, la Sunna et Ia
compréhension des salafs.

i-slamy.com




1) Ambigiiité n° 1 : « Il est impossible de comprendre
les textes de l'istiwa »

En quoi consiste cette ambigiiité ?

Les négateurs de l'istiwa prétendent que les textes qui parlent de
Iistiwa et, plus largement, des attributs d’Allah, ne peuvent pas étre
compris selon leur sens réel. Pourquoi ?

Parce que, selon eux, les comprendre tels quels menerait forcément a
faire ressembler Allah aux créatures.

lIs disent donc :

« Ces textes ne peuvent pas étre pris comme ils sont. Il faut soit les
interpréter, soit leur retirer leur sens apparent. »

i-slamy.com




Réfutation

En réalité, cette ambiguité révele parfaitement la maladie de fond de
toutes les sectes qui se sont égarées dans les noms et attributs d’Allah,
et en particulier sur l'istiwa.

Cette maladie repose sur deux choses :
1. Un sentiment de supériorité intellectuelle
2. Un manque de soumission a la révélation

On I'a déja expliqué dans les vidéos sur les Jahmiyya, les Mu‘tazila et les
Asha'ira :
Ces groupes font passer la raison avant les textes.

Et quand tu ajoutes a cela leur fascination pour les philosophies et les
raisonnements étrangers a l'islam, ¢a produit une catastrophe :
Beaucoup d’entre eux finissent par croire — consciemment ou
inconsciemment — qu’ils comprennent la religion mieux que la masse
des musulmans, mieux que les compagnons du Prophete, et parfois
méme — implicitement — mieux qu’Allah.

Allah dit pourtant :

i-slamy.com




[5 5 Call] €O &kan3 el Gz Gk a5 )

Nous I'avons fait descendre, un Coran en [langue] arabe, afin que
vous raisonniez. [12 : 2]

Allah nous informe ici que le Coran a été révélé en langue arabe claire,
pour étre compris, médité et mis en pratique.

Cela signifie une chose tres simple :
Le Coran est compréhensible pour ceux qui maitrisent sa langue, et en
premier lieu le Prophete et ses compagnons.

Et pourtant, on voit arriver des gens venir apres le prophete, ses
compagnons dirent :

« La langue arabe est vaste... »
« On ne peut pas vraiment comprendre ce mot... »
« Oui, Allah a dit ¢ca, mais on ne peut pas en comprendre le sens... »

En réalité, le message caché est le suivant :

« Si nous, on n’a pas compris, ce n’est pas parce qu’on est ignorants.
C’est parce que personne ne peut comprendre. Donc il faut forcément
interpréter. »

Autrement dit :
Au lieu de se soumettre au texte et a la compréhension des
compagnons du prophete, ils préferent corriger le texte.

i-slamy.com




Cette prétention n’est pas une simple erreur intellectuelle.

C’est une agression flagrante contre les textes révélés, une violation de
leur caractere sacré, et en réalité une accusation implicite contre Allah :
comme s’ll s’était mal exprimé en parlant de lui-méme.

Ce n’est pas de 'interprétation. C'est ce que les savants des
fondements appellent : jouer avec les textes.

Et ce que les gens de la Sunna appellent clairement : tahrif — une
altération du sens.

lls ont pratiqué cela pendant des siecles sous les noms trompeurs de :
« Interprétation », « métaphore », « lecture rationnelle »

Alors gu’en réalité, c’est exactement la déformation blamée dans le
Coran.

C’est aussi un tres mauvais comportement envers la révélation :

La raison n’a absolument pas le droit de détourner ce qu’Allah a dit a
propos de lui-méme ni ce que le Prophéete nous a enseigné dans sa
Sunna authentique.

Le r6le de la raison n’est pas de juger la révélation.
Le rOle de la raison est de recevoir, comprendre et se soumettre.

La révélation n’est pas venue pour étre jugée par la raison.
Elle est venue pour guider la raison.

i-slamy.com




Résumé :
Le musulman doit avoir une croyance ferme :

Chague mot du Coran a un sens.

Il nexiste aucun verset, aucune phrase, aucun passage du Coran qui
serait dénué de sens ou incompréhensible. Le Coran est un guide. Et
Allah I'a préservé :

. dans ses lettres
. et dansses sens.

Allah a choisi des hommes pour cette mission immense :
. Jibril I'a enseigné au Prophete lettre par lettre

. Le Prophete I'a enseigné dans sa récitation et dans son sens a ses
compagnons

« Eteuxl'onttransmis ala communauté

i-slamy.com




Prétendre que certains mots du Coran seraient incompréhensibles ou
vides de sens, c’est en réalité :

Mettre en doute la parole d’Allah et mettre en doute la mission du
Prophete.

Voila comment les salafs comprenaient le Coran : verset par verset,
sens par sens. Et aucun compagnon du prophéte ne nous a informés
gue le mot istiwa était incompréhensible ou gu’il fallait I'expliquer
autrement. !

10 Tafsir Tabari, ibn jarir At Tabari, tome 1/ page 90.
11 Mawsou’atoul agida wal adyan wal firaq wal madha-ib al mou’asira, tome 1/ pages 201-
202.

i-slamy.com




2) Ambigiiité n° 2 : « Le sens apparent implique la
ressemblance avec les créatures »

En quoi consiste cette ambigiiité ?
Les négateurs de l'istiwa disent :

« Si on prend les textes selon leur sens apparent, alors cela implique
forcément une ressemblance entre Allah et les créatures. »

|II

Selon eux, le “sens réel” de ces textes serait forcément un sens propre
aux créatures. Et comme Allah ne ressemble pas aux créatures, ils
concluent gu’il faut soit interpréter ces textes, soit les détourner de
leur sens.

En réalité, cette erreur est la racine de presque toutes les autres :
lls n’ont tout simplement pas compris ce qu’est le “sens réel” d’un
texte.

i-slamy.com




Réfutation
Leur erreur centrale est d’avoir cru que :
« Le sens réel d’un mot serait forcément a I’échelle des créatures. »

C’est exactement pour cela gu’ils ont rejeté tant de textes sous
prétexte de ressemblance.

Mais cette maniere de raisonner est :
. contraire a la langue arabe
e contraire aux textes

« contraire a la raison saine

i-slamy.com




» Du point de vue de la langue

En langue arabe — et dans toutes les langues — le sens réel d’'un mot
n’est pas figé dans un dictionnaire abstrait.

C’est le contexte qui détermine ce que le mot désigne et quelle réalité
il décrit.

Prenons des exemples simples :

Le mot "raisin".
Le mot "femme".
Le mot "fleuve".

Sije dis:

. «les raisins dans mon frigo »

. « mafemme »

. «lefleuve a coté de chez moi »
Je parle d’une réalité précise de ce monde.
Mais si je dis :

. «les raisins du Paradis »

. «lesfemmes du Paradis »

. «les fleuves du Paradis »

Le mot est le méme. La réalité n’a absolument rien a voir.

i-slamy.com




Dire :
« Des que tu dis “raisin”, tu parles forcément des raisins de ce monde »
... c’est une absurdité.
C’est le contexte et I'attribution qui déterminent la réalité.
Méme chose pour le mot vie :
« Moi, je suis vivant.
. Allah est Vivant également.
Mais :
. Mavie a un début et une fin, elle est faible, imparfaite.
. LaVie d’Allah est parfaite, éternelle, sans commencement ni fin.

Le mot est compris. La réalité est totalement différente.

i-slamy.com




Leur deuxieme grande erreur est qu’ils ont figé chaque mot dans un
seul sens “lexical”, puis décrété que tous les autres usages seraient

“métaphoriques”.

Ensuite, ils utilisent cette regle artificielle pour manipuler les textes.

Pire encore :

lls se sont arrogé le droit de décider eux-mémes ce qui serait le “sens
apparent” du texte.

Puis ils ont bati toute leur doctrine sur cette base fausse.

lls ont décrété que :

« Le sens réel = ce qui convient aux créatures »

Puis ils ont dit :

« Ce sens est impossible pour Allah, donc il faut interpréter. »

Tout leur raisonnement est bati sur une erreur de départ.

i-slamy.com




» Du point de vue religieux et rationnel
Il est obligatoire de savoir une chose fondamentale :

Tout ce qu’Allah a mentionné a propos de Lui-méme dans le Coran et
la Sunna est digne de Sa majesté et de Sa perfection.

« Les attributs du Créateur conviennent au Créateur.
« Les attributs de la créature conviennent a la créature.

La différence entre les attributs d’Allah et ceux des créatures est aussi
grande que la différence entre leurs essences.

Ainsi :
Le sens réel se comprend par |'attribution.

Dées qu’un attribut est attribué a Allah, il est immédiatement compris
gu’il n’a aucune ressemblance avec les attributs des créatures.

Et aucun esprit sain ne peut nier que :

Le Créateur est différent de la créature dans Son essence et dans tous
Ses attributs.

Exemple :

Le menuisier a un pied et la chaise qu’il vient de fabriquer également.
Mais aucune personne douée de raison dira qu’affirmer le pied pour le
menuisier c’est affirmer que le pied de la chaise est identique au pied
du menuisier.

Nier cela, ce n’est plus de la science. C'est de la mauvaise foi.

i-slamy.com




Résumé :
Ceux qui se sont égarés dans l'istiwa et les attributs d’Allah confondent
deux choses :
. lesens
. le comment (la maniére, la réalité précise)
Les gens de la Sunna disent :

« Tous les mots du Coran sont compréhensibles »

C'est-a-dire :
Le sens est compréhensible pour toute personne qui connait la langue
arabe.

Par exemple :
Tout le monde comprend ce que veut dire le mot vie.

Mais I’erreur grave de ces sectes, c’est de dire :

« Si on affirme un mot pour Allah qui existe aussi chez les créatures,
alors le comment est forcément identique. »

Et comme ils refusent cela, ils préferent nier le sens lui-méme.
Alors gu’en réalité :

« Nous affirmons le sens

« Et nousignorons le comment

Allah dit :

i-slamy.com




5 s ”ﬁ‘, 5!0”’5‘ : :f ”f
[ 2 (5552000 €D Jnad) faldl 35205 i 2§
Il n'y a rien qui Lui ressemble ; et c'est Lui I'Audient, le Clairvoyant.
[42 : 11]

Ce verset est une regle d’or. Allah commence par : « Rien ne Lui
ressemble » pour fermer la porte a toute assimilation. Puis Il affirme :

« C'est Lui I'Audient, le Clairvoyant » pour nous apprendre au croyant
comment croire correctement. Oui, Allah entend. Oui, Allah voit. Mais
pas comme nous.

Notre ouie est imparfaite.

Son ouie est parfaite.

Notre vue est limitée.

. Savue est parfaite.

Donc, on peut comprendre le sens d’'un mot sans connaitre ni imaginer
le comment. Ce qui détermine la réalité d’un attribut ce n’est pas le
mot seul, c’est a qui on I'attribue.

. Vie de la créature = imparfaite

Vie d’Allah = parfaite

Istiwa des créatures = imparfait

istiwa d’Allah = parfait

Méme mot. Réalité totalement différente. 12

12 Mawsou’atoul agida wal adyan wal firaq wal madha-ib al mou’asira, tome 1/ pages 202-
203.

i-slamy.com




3) Ambigiiité n° 3 : « Al-istiwa signifie la domination
(al-istila) »
En quoi consiste cette ambigiiité ?

Les négateurs de l'istiwa prétendent que le mot istiwa accompagné de
la préposition ‘ala ne veut pas dire « s’élever au-dessus », mais qu’il
signifierait plutot :

« Dominer, s’emparer, soumettre » (al-istila)
Ainsi, quand Allah dit :

« Ar-Rahman S’est élevé au-dessus du Trone »
lls expliquent cela comme si cela voulait dire :
« Il a dominé le Tréne par sa puissance »

... et non pas qu’ll s’est réellement élevé au-dessus du Trone d’une
maniere qui convient a sa majesté.

Cette interprétation n’est pas nouvelle. Historiquement, c’est la
doctrine :

. desJahmiyya
. des Mou‘tazila

. puis reprise plus tard par certains théologiens.

i-slamy.com




Réfutation

Nous allons répondre a cette ambigtité en deux points simples et
décisifs.

1) Cette explication contredit la langue arabe

lls prétendent que : « istiwa = istila »

Mais cela est une erreur grossiere de langue arabe.

Comme nous I'avons dit précédemment |'origine du mot istiwa vient

des trois lettres : Sin (_.), Waw (), Ya () qui forment le verbe Sawiya

qui renvoie a : étre égal, étre droit, étre accompli, puis s’élever, se
stabiliser, se parfaire ou s’occuper de quelque chose selon le contexte.

Tandis que |'origine du mot istila vient des trois lettres : Waw (), lam

(d), Ya (i) qui forment le verbe waliya (J3) qui signifie la proximitg, le

lien, la succession, I'attachement, I'autorité. Dans le chapitre du
mariage, le tuteur est nommé wali, car il a de la proximité avec la
femme qu’il va marier et autorité sur elle. 3

Quant au mot istila (->.x1) signifie: Prise de pouvoir, domination aprés
lutte, victoire sur un adversaire, appropriation par contrainte.
Dong, linguistiquement, dire que istiwa signifie istila est faux.

C’est une manipulation du langage, pas une explication.

13 Maqayis lugha, ibn faris, tome 6/page 141.

i-slamy.com




2) Cette interprétation est théologiquement absurde et dangereuse
Dire que :

« istiwa = domination »

... pose un probléme encore plus grave.

Pourquoi ?

Parce que:

La domination, la puissance, la grandeur sont des attributs essentiels
d’Allah.

Allah :

. atoujours été Tout-Puissant

. atoujours été Dominateur

. atoujours été Maitre de toute chose
Avant le Trone, avant les cieux, avant toute création.
Or, nous avons expliqué que :
L’istiwa est un attribut d’action, lié a la volonté d’Allah.
Le Coran nous apprend clairement que :

. Le Trone existait déja

« Puis Allah a créé les cieux et la terre

« Puisilyaeulistiwa d’Allah au-dessus du Trone

i-slamy.com




Allah dit dans la sourate Al-A‘raf (7:54) : « Puis Il S’est élevé au-dessus
du Trone »

Le mot « & » (puis) indique clairement :
Un acte qui s’est produit apres la création des cieux et de la terre.
Mais la domination d’Allah :
. n’est pas nouvelle
. n’est pas apparue apres la création des cieux et de la terre
. Allah n’a jamais cessé d’étre Dominant
Donc si on dit :
« istiwa = domination »
Alors cela implique :

« Avant la création des cieux et de la terre, Allah n’était pas dominateur
du Tréne »

C’est une absurdité totale et un égarement évident.

i-slamy.com




Pire encore : cela implique une lutte

Le mot istila en arabe implique : Une prise de pouvoir apres opposition,
rivalité, lutte.

Untel a dominé telle terre apres combat. Mais :

Qui aurait disputé le Trone a Allah ?
Qui aurait rivalisé avec Lui ?

Personne.
Allahn’a:
« niadversaire,
« nirival,
« hiopposant

Donc employer le mot istila pour Allah est faux dans le sens méme du
mot, car il ne convient pas a sa grandeur et sa puissance.

Et surtout...
Cette interprétation :
« neviens ni du Coran,

ni de la Sunna

ni des compagnons

ni de leurs éleves
. nidesimams de la langue arabe

C’est une invention tardive, fabriquée uniquement pour fuir une
ressemblance imaginaire avec les créatures.

i-slamy.com




Conclusion :
Al-istiwa ne signifie ni :

domination

ni prise de controéle

ni conquéte

ni victoire

Il signifie ce qu’Allah a affirmé pour Lui-méme :

Une élévation qui convient a Sa majesté, sans ressemblance avec les
créatures, et sans chercher a en imaginer le comment. 4

14 Mawsou’atoul agida wal adyan wal firaq wal madha-ib al mou’asira, tome 1/ pages 203-
204.

i-slamy.com




Ambigitiité n° 4 : « L'istiwa impliquerait qu’Allah aurait
besoin du Trone »

En quoi consiste cette ambigiiité ?

Certains prétendent que si I'on affirme qu’Allah S’est élevé au-dessus
du Trone, cela impliquerait qu’ll en aurait besoin, comme une créature
gui s’assoit sur une monture ou sur un siege et qui tomberait si ce
support disparaissait.

lls imaginent donc que l'istiwa d’Allah serait semblable a I'istiwa des
créatures, et c’est a partir de cette fausse comparaison qu’ils disent :

« Si Allah est au-dessus du Trone, alors il en dépend. »

Puis, pour fuir cette conséquence imaginaire, ils changent le sens du
mot istiwa et disent qu’il signifie : dominer ou s’emparer.

i-slamy.com




Réfutation

Cette ambiguité repose sur une comparaison totalement fausse entre
le Créateur et la créature.

Allah n’est pas comparable a Ses créatures :
« Il est le Créateur du Trone,
« |l est le Créateur des cieux et de la terre,

. Ettout ce qui existe dépend de Lui, alors que Lui ne dépend de
rien.

Dire qu’Allah aurait besoin du Tréne parce qu’ll est au-dessus de celui-
ci, c’est raisonner sur Allah avec les regles des créatures. Or cela est
faux des la base.

Allah a créé le monde avec des choses au-dessus d’autre chose, sans
gue ce qui est au-dessus dépende de ce qui est en dessous :

. Les nuages sont au-dessus de la terre, sans que la terre les porte.
. Leciel est au-dessus de la terre, sans que la terre le soutienne.
. L’air est au-dessus de nous, sans que nous le portions.

Alors comment pourrait-on imaginer que le Seigneur des mondes, Al-
‘Aliyy (Le Tres-Haut), Al-Ghaniyy (L'Indépendant de tout), aurait besoin
de ce qu’ll a Lui-méme créé ?

Allah est au-dessus du Trone, mais Il n’en a absolument pas besoin.
Le Trone et tout ce qui existe ont besoin de Lui, tandis que Lui n’a
besoin de rien.

i-slamy.com




Résumé :
Cette ambiguité ne vient pas du texte, mais d’'une mauvaise conception

d’Allah et d’'une comparaison cachée avec les créatures.

Les gens du faux ont d’abord imaginé une ressemblance, puis ont craint
cette ressemblance, puis ont déformé le texte pour la fuir.

Alors que la voie des gens de la Sunna est simple, claire et saine :

Allah S’est élevé au-dessus du Trone d’une maniere qui Lui convient,
sans ressemblance avec les créatures, sans dépendance, sans besoin,
et sans chercher le comment.

i-slamy.com




