
Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

﷽ 

La définition de: 
 

« L ’élévation 

d’Allah »  
 

Écrit et traduit par : Ilyas abou Roumayssa 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

 

A) La définition du mot « istiwa » 

• La définition dans la langue arabe 

L’origine du mot istiwa vient des trois lettres : Sin (س), Waw ( و), Ya (ي) 

qui forment le verbe Sawiya ( َسَوِي) dont le sens tourne autour d’une 

idée centrale : la droiture, la perfection, l’achèvement d’une chose et 
l’égalité.1 

 

ِّحِّ   سمح  ِّكَ   ٱسۡمَ   سَب  علۡىَ   رَب 
َ
َّذِّي   ١ ٱلأۡ ى  فَ   خَلقََ   ٱل علۡىَ   سجى ٢ سَوَّ

َ
تحجسحج   - تحج   :   سجحالأ  

Glorifie le nom de ton Seigneur, le Très Haut, Celui qui a 

créé et agencé harmonieusement [87 : 1-2] 

Quant au mot istiwa (اسِْتوَِاء) Il est primordial pour le musulman de 

maitriser sa définition dans la langue arabe, car la plupart des 

égarements des gens de l’innovation dans ce chapitre proviennent soit 

de l’ignorance, soit de la dissimulation volontaire du sens réel de ce 

mot. Ils se cachent souvent derrière la phrase : « la langue arabe est 

vaste » pour égarer les musulmans. 

 

 

 

 
1 Maqayis lugha, ibn faris, tome 5/page 415. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

 Or, la langue arabe est certes vaste, mais elle est aussi claire, précise et 

rigoureuse, et ses mots ont des sens définis selon leur construction. Le 

mot istiwā ne fait pas exception à cette règle : son sens dépend de la 

préposition (harf jarr) qui l’accompagne, et ceci est parfaitement connu 

des Arabes. Il n’est pas permis d’attribuer à un mot un sens qui 

appartient à une autre construction grammaticale alors que cette 

préposition n’est pas présente dans la phrase. 

 Le mot istiwā possède trois usages principaux en arabe.  

 

1) Le mot istiwa lorsqu’il est accompagné de la 

préposition (harf jarr) ‘ala (َعلَى) 
Lorsque le mot istiwa ou ses dérivés sont accompagnés dans la phrase 

de la préposition ‘ala. Il ne possède qu’un seul sens dans la langue 

arabe. Il s’agit de l’élévation ou être au-dessus de quelque chose. 

 

تمجسحج   : سجى سجحطه ٥ ٱسۡتَوَى  ٱلعَۡرۡشِّ    علَىَ سمح ٱلرَّحۡمَ نُ    

Le Tout miséricordieux S'est élevé : « Istawa » au-dessus du 

Trône. [20 : 5] 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

2) Le mot istiwa lorsqu’il est accompagné de la 

préposition (harf jarr) ila ( َإِّلى) 
Lorsque le mot istiwa ou ses dérivés sont accompagnés dans la phrase 

de la préposition, ila. Il signifie se tourner vers quelque chose avec 

l’intention de s’en occuper ou de le prendre en charge.  

 

رۡضِّ جَمِّيعٗا ثُمَّ 
َ
ِّى ٱلأۡ ا ف َّذِّي خَلَقَ لكَُم مَّ ِّ    ٱسۡتَوَىٰٓ إِّلىَ سمح هُوَ ٱل

ِّكُل  ٖۚ وهَُوَ ب ى هُنَّ سَبۡعَ سَمَ وَ ت  مَاءِّٓ فَسَوَّ ٱلسَّ
جمحتحجسحج   : سجى سجحالبَقَرَةِّ ٢٩ شَيۡءٍ عَلِّيم    

C'est Lui qui a créé pour vous tout ce qui est sur la terre, puis Il s’est 

orienté (occupé) vers le ciel et en fit sept cieux. Et Il est Omniscient. 

[2 : 29] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

3) Le mot istiwa lorsqu’il est accompagné de la lettre 

de coordination (harf ‘atf) waw (و) 
Lorsque le mot istiwa ou ses dérivés sont accompagnés de la lettre de 

coordination waw. Il signifie l’égalité et l’équivalence entre deux 

choses. Dans la langue arabe, on dit : 

ة  بَ شَ خَ  ـال وَ   اء   ـمَ ـْ ال   ىوَ تَ سْ اِ   

« L’eau et le morceau de bois sont au même niveau. » 

Cette expression arabe est un exemple linguistique où le verbe istawa 

est utilisé sans préposition, mais avec la lettre waw qui est une 

coordination entre deux choses. 

 Ici, istawa ne signifie ni “s’élever” ni “s’occuper de”, mais être égal, 

être au même niveau, être équivalent. Quand on dit « istawā al-ma-ou 

wa al-khashaba », cela veut dire que le niveau de l’eau et celui du bois 

sont devenus identiques, qu’ils se sont équilibrés et qu’il n’y a plus de 

différence de hauteur entre les deux. Cet usage linguistique est bien 

connu des Arabes, et il montre clairement que le sens du mot istiwā 

change selon sa construction dans la phrase. Ici, comme il n’y a ni ʿala ni 

ila, mais simplement une coordination entre deux éléments, le sens est 

l’égalité et l’équivalence, et non l’élévation. Cela prouve qu’il est 

interdit de prendre ce sens d’ « égalité » et de l’imposer aux versets ou 

istiwā est employé avec ʿalā, comme dans « istawā ʿalā al-ʿarsh », car 

chaque construction a son sens propre en arabe.2 

 
2 Mawsou’atoul aqida wal adyan wal firaq wal madha-ib al mou’asira, tome 1/ pages 196-197. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

• La définition dans la terminologie islamique 

Il est essentiel de comprendre que le sens du mot istiwa dans la 

terminologie islamique n’est pas différent de son sens dans la langue 

arabe : il repose sur la même base linguistique et la même signification 

fondamentale. 

 La différence ne se situe pas dans le sens du mot, mais dans celui à qui 

il est attribué. Car l’istiwa dont parlent le Coran et la Sunna est l’istiwa 

d’Allah : c’est donc un attribut d’Allah, et comme tous les Noms et 

Attributs d’Allah, il Lui est spécifique et ne ressemble en rien à celui des 

créatures. L’istiwa quand il est accompagné du harf ‘ala est une 

élévation particulière mentionnée dans les textes, c’est un attribut 

d’action, volontaire, rapporté par la révélation, et ses textes font partie 

des preuves claires établissant la hauteur (ʿuluww) d’Allah. Certes, dans 

la langue arabe, istiwa peut avoir plusieurs usages, mais lorsqu’il est 

accompagné de la préposition “ʿalā”, il signifie explicitement l’élévation 

et la hauteur. 

 Ainsi, lorsque le Coran dit qu’Allah istawā ʿalā al-ʿarsh ou istawā ilā as-

samā’, on affirme ce que le texte affirme, avec le sens linguistique 

correct, tout en sachant que cet istiwa est propre à Allah, digne de Sa 

majesté, sans ressemblance, sans affirmer le « comment » et sans 

déformation. Le lien entre le sens linguistique et le sens religieux est 

donc clair : c’est le même sens, mais appliqué à Allah d’une manière qui 

Lui convient et qui n’a aucun équivalent chez les créatures. 3 
 

 
3 Mawsou’atoul aqida wal adyan wal firaq wal madha-ib al mou’asira, tome 1/ pages 196-197. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

B) Ce qu’il faut savoir à propos de l’istiwa  

• Le jugement religieux 

 

Il est obligatoire d’affirmer l’attribut de l’istiwa pour Allah, tout comme 

les salafs qui en ont fait consensus. Allah est au-dessus de Son Trône 

d’un istiwa réel, qui convient à Sa majesté et à Sa grandeur. 4 

 

• La différence entre le ‘oulouw et l’istiwa 

Il est très important de comprendre la différence entre l’istiwā et le 

‘oulouw, car ils ne relèvent pas du même type d’attribut. En islam, on 

distingue les attributs d’action et les attributs essentiels. 

 Les attributs d’action sont ceux qui dépendent de la volonté d’Allah : 

Allah les fait quand il veut et comme il veut. Par exemple, Allah 

descend, vient, parle quand Il veut, crée ce qu’Il veut quand Il veut — 

ce sont des actes liés à Sa volonté et à Sa sagesse. L’istiwa fait partie de 

ces attributs : Allah S’est élevé au-dessus du Trône après la création des 

cieux et de la terre, selon Sa volonté. 

 

 

 

 
4 Mawsou’atoul aqida wal adyan wal firaq wal madha-ib al mou’asira, tome 1/ page 197. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

 En revanche, les attributs essentiels sont ceux qui n’ont jamais cessé 

d’être propres à Allah et ne dépendent pas d’un moment ou d’un 

évènement. Par exemple, la science : Allah a toujours été Savant et Il le 

sera toujours ; la puissance, la vie, la grandeur — ce sont des attributs 

permanents de Son essence. Le ʿoulouw fait partie de ces attributs 

essentiels : Allah a toujours été au-dessus de Sa création et Il le sera 

toujours. Ainsi, le ʿoulouw est un attribut permanent de l’essence 

d’Allah, tandis que l’istiwa est une élévation particulière liée à un acte 

et à un moment voulu par Allah. 5 

Il est fondamental pour le musulman de maitriser la différence entre les 

attributs d’essence et les attributs de volonté, car c’est un véritable 

bouclier contre les ambigüités et les confusions des gens du faux. Cette 

distinction permet de comprendre correctement les textes et de fermer 

la porte aux sophismes et aux mauvaises interprétations. Prenons par 

exemple la parole d’Allah : 

 

 

 

 

 

 

 
5 Mawsou’atoul aqida wal adyan wal firaq wal madha-ib al mou’asira, tome 1/ page 200. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

َّذِّي   وهَُوَ  سمح مَ وَ تِّ  خَلَقَ   ٱل رۡضَ  ٱلسَّ
َ
ِّى   وَٱلأۡ تَّةِّ  ف يَّام    سِّ

َ
 ۥ  وكََانَ   أ ِّيَبۡلُوَكُمۡ  ٱلمَۡاءِّٓ   علَىَ  عَرشُۡهُ يُّكُمۡ   ل

َ
حۡسَنُ   أ

َ
  أ

ِّن  عَمَلاٗ   بۡعُوثوُنَ   إِّنَّكُم   قُلۡتَ   وَلئَ َّذِّينَ   ليََقُولنََّ   ٱلمَۡوۡتِّ   بَعۡدِّ   مِّن    مَّ َّا   هَ ذَآ   إِّنۡ   كَفَرُوٓا    ٱل حۡر   إِّل   سِّ
بِّين   تمخسحج   :  سجحهُود   سجى٧ مُّ  

 

Et c'est lui qui a créé les cieux et la terre en six jours alors que Son 

Trône était sur l'eau, -afin d'éprouver lequel de vous agirait le mieux. 

Et si tu dis : « Vous serez ressuscités après la mort », ceux qui ne 

croient pas diront : « Ce n'est là qu'une magie évidente. » [11 : 7] 

 

Ainsi que sa parole : 

 

ُ   رَبَّكُمُ  إِّنَّ   سمح َّذِّي  ٱللَّّ مَ وَ تِّ  خَلَقَ  ٱل رۡضَ   ٱلسَّ
َ
ِّى   وَٱلأۡ تَّةِّ   ف يَّام    سِّ

َ
ي   ٱلعَۡرۡشِّ   علَىَ   ٱسۡتَوَى   ثُمَّ   أ َّيۡلَ  يُغۡشِّ   ٱل

هَارَ   ۥ  ٱلنَّ مۡسَ  حَثِّيثٗا  يَطۡلُبُهُ رَ ت   وَٱلنُّجُومَ   وَٱلقَۡمَرَ  وَٱلشَّ ٓۦ   مُسَخَّ ِّ مۡرِّه
َ
ِّأ لاَ   ب

َ
مۡرُ   ٱلخۡلَۡقُ  لهَُ   أ

َ
ُ  تَبَارَكَ   وَٱلأۡ   رَبُّ   ٱللَّّ

عۡرَاف  سجى ٥٤ ٱلعَۡ لمَِّينَ 
َ
تخمتمجسحج   :  سجحالأ  

 

Votre Seigneur, c'est Allah, qui a créé les cieux et la terre en six jours, 

puis S'est élevé au-dessus : « istawa » du Trône. Il couvre le jour de la 

nuit qui poursuit celui-ci sans arrêt. (Il a créé) le soleil, la lune et les 

étoiles, soumis à Son commandement. La création et le 

commandement n'appartiennent qu'à Lui. Toute gloire à Allah, 

Seigneur de l'Univers ! [7 : 54] 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Avec une croyance saine et la bonne compréhension de la différence 

entre le ‘oulouww et l’istiwa, tout devient clair : Allah a toujours été et 

sera toujours au-dessus de Sa création — cela relève de Son attribut 

essentiel, permanent. 

 En revanche, l’istiwa est un acte lié à Sa volonté. Avant la création des 

cieux et de la terre, Allah n’avait pas encore fait l’istiwa du Trône : le 

Trône était sur l’eau. Puis, lorsque Allah a créé la terre et les sept cieux, 

le Trône s’est trouvé au-dessus des sept cieux, et Allah a alors fait 

l’istiwa du Trône, comme Il l’a mentionné dans le Coran.  

Ainsi, on comprend que le ‘oulouw d’Allah n’a pas de début tout 

comme son essence, tandis que l’istiwa est un acte qu’Allah a accompli 

à un moment qu’Il a voulu. Cette distinction simple et claire détruit de 

nombreuses ambigüités et protège la croyance du musulman contre les 

déviations. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

• La croyance obligatoire concernant l’istiwa 

L’istiwa est un attribut d’Allah, et il est donc obligatoire pour tout 

musulman d’affirmer cet attribut correctement, exactement comme il 

affirme les autres attributs mentionnés dans le Coran et la Sunna, tels 

que la vie, l’ouïe ou la vue d’Allah, sans interprétation déviante (ta-wil), 

sans déformation (tahrif), sans négation (taʿṭil), sans assimilation 

(tashbîh) ou anthropomorphisme (tamthil). L’istiwa d’Allah est affirmé 

comme Allah l’a affirmé pour Lui-même : un istiwa réel, digne de Sa 

majesté et de Sa grandeur, sans chercher à en connaitre "le comment". 

 Il faut aussi comprendre que ce sujet relève de la croyance (ʿaqîda) et 

non de la jurisprudence (fiqh) : il n’y a donc aucune place pour la 

divergence d’opinion dans ce domaine ni de madha-ib que le musulman 

peut choisir comme dans la jurisprudence. Les Compagnons du 

Prophète, ainsi que ceux qui les ont suivis avec excellence, n’ont jamais 

divergé sur l’affirmation de cet attribut tel qu’il est venu dans les 

textes. Leur voie a toujours été d’accepter les Noms et Attributs d’Allah 

tels qu’ils sont révélés, avec foi, soumission et sans les altérer. 6 

 

 

 

 

 

 

 
6 Mawsou’atoul aqida wal adyan wal firaq wal madha-ib al mou’asira, tome 1/ pages 197-198. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Yaḥya ibn Yaḥya a dit : « Nous étions auprès de Mālik ibn Anas 

lorsqu’un homme arriva et dit : “Ô Abou ʿAbd Allāh {Le Tout 

miséricordieux S’est élevé au-dessus du Trône} (Ṭā-Hā, 5). Comment 

S’est-Il élevé ?” Mālik baissa alors la tête, jusqu’à ce que la sueur perle 

sur son front, puis il dit : “L’istiwa n’est pas inconnu, le comment 

(kayf) est inconcevable, y croire est une obligation, et poser des 

questions à ce sujet est une innovation. Et je ne te vois que comme un 

innovateur.” Puis il ordonna qu’on le fasse sortir. 7 

 

La parole de l’imam Malik au sujet de l’istiwa fait partie des paroles les 

plus importantes et les plus fondamentales de toute la croyance 

islamique concernant les Noms et Attributs d’Allah. Elle n’est pas une 

simple réponse à une question isolée, mais un résumé complet de la 

méthodologie des Compagnons du Prophète et de ceux qui les ont 

suivis dans la croyance, parmi lesquels notre imam Malik. Comprendre 

correctement cette parole est indispensable pour maitriser la croyance 

obligatoire concernant l’istiwa et, plus largement, pour comprendre 

comment les musulmans doivent croire aux attributs d’Allah : sans 

déformation, sans négation, sans assimilation et sans spéculation. Car 

c’est exactement sur cette question que beaucoup de gens se sont 

égarés par la suite. La parole de l’imam Malik est donc une règle d’or, 

un repère clair et une protection contre les innovations, qui nous 

transmet fidèlement la voie des Compagnons et la croyance 

authentique de l’islam dans ce chapitre. Nous allons donc expliquer les 

quatre phrases prononcées par l’imam malik qui sont des trésors et un 

bouclier contre l’égarement.  

 
7 Al I’tiqaad, Al bayhaqi, page 116. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

1) « l’Istiwa n’est pas inconnu » 

Ce qui est voulu par la parole de l’imam malik est que le sens du mot 

istiwā lorsqu’il est accompagné du harf ‘Ala est connu et clair dans la 

langue arabe : il signifie l’élévation et la hauteur. Ce qui est inconnu, ce 

n’est pas le sens, mais le comment de cet istiwā lorsqu’il est attribué à 

Allah. L’istiwā d’Allah est réel, établi, affirmé par le Coran et la sunnah. 

 

2) « Le comment est inconcevable » 

Cette parole ne veut absolument pas dire que l’istiwā ou les attributs 

d’Allah sont flous ou dépourvus de sens. Cela signifie que la réalité 

exacte de ces attributs est impossible à concevoir pour l’intellect 

humain. Le sens est connu, réel et affirmé, mais le “comment” 

appartient uniquement à Allah. Car connaitre le comment d’un attribut 

implique de connaitre le comment de l’Essence d’Allah, et cela est 

totalement inaccessible aux créatures. 

L’être humain ne peut connaitre le “comment” d’une chose que de 

quelques manières bien précises. 

 Premièrement, en la comparant à quelque chose qui lui ressemble. Or, 

cela est impossible concernant Allah, car rien ne Lui ressemble. 

Deuxièmement, en ayant vu cette chose pour pouvoir en décrire la 

réalité. Or, aucune créature n’a vu Allah dans cette vie. 

 Troisièmement, en recevant une information véridique et fiable qui 

nous décrit ce “comment”. Or, ni Allah ni Son Messager ne nous ont 

informés de la manière de Ses attributs. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Donc, par ces trois voies, il est clair qu’il nous est impossible de 

connaitre le “comment” des attributs d’Allah. Nous affirmons que les 

attributs d’Allah sont réels, et nous affirmons aussi qu’ils ont une réalité 

et une manière d’être, mais nous disons en même temps que ce 

“comment” nous est totalement inconnu, et que seul Allah en a la 

connaissance. C’est exactement cela le sens de la parole des salafs : le 

sens est connu, mais le comment est inconcevable. 

 

L’imam Adh dhahabi a dit : « Et c’est la parole de l’ensemble des gens 

de la Sunna : La manière (comment) de l’istiwa est inconcevable pour 

nous, nous l’ignorons. Quant à Son istiwa, il est connu, comme Il l’a 

informé dans Son Livre, et il est tel qu’il convient à Sa majesté. Nous 

ne nous enfonçons pas dans des spéculations, nous ne cherchons pas 

à faire des subtilités, et nous ne nous lançons pas dans les 

implications de cela, ni pour nier ni pour affirmer. Au contraire, nous 

nous taisons et nous nous arrêtons là où les salafs se sont arrêtés. 

Et nous savons que s’il y avait une interprétation à donner, les 

Compagnons et les Tabiʿīn se seraient empressés de l’expliquer, et il 

ne leur aurait pas été possible de se contenter de l’accepter tel quel, 

de le transmettre et de se taire à son sujet. 

Et nous savons avec certitude, en même temps, qu’Allah — glorifié et 

exalté soit-Il — n’a aucun semblable, ni dans Ses attributs, ni dans Son 

istiwa, ni dans Sa descente. Exalté soit-Il au-dessus de ce que disent 

les injustes, d’une élévation immense. »8 

 

 
8 Moukhtassar al ‘oulouw lil ‘aliyy al ‘azim, Adh-dhahabi, page 141-142. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

 

3) « Y croire est obligatoire » 

Cela signifie que l’istiwa n’est pas un sujet secondaire ni une question 

d’opinion : c’est un pilier de la croyance lié aux Noms et Attributs 

d’Allah. Puisqu’Allah l’a affirmé dans Son Livre et que le Prophète l’a 

enseigné, il est obligatoire de l’accepter avec soumission, comme on 

accepte la vie, l’ouïe, la vue, la science et la puissance d’Allah, sans 

interprétation qui détourne le sens, sans déformation, sans rejet et 

sans négation. Renier l’istiwa revient à rejeter l’information d’Allah, et 

c’est pour cela que les savants ont dit que la négation de ce qu’Allah a 

clairement affirmé est une grave déviation, voire une mécréance 

lorsque cela revient à contredire les textes explicites. La révélation — 

Coran et Sunna — est remplie de preuves établissant la hauteur d’Allah 

et Son istiwa au-dessus du Trône, et les Compagnons ainsi que les 

Tabiʿīn n’ont jamais compris ces textes comme des symboles vides : ils y 

ont cru comme à une vérité révélée, en affirmant le sens et en confiant 

le “comment” à Allah. 

 Ainsi, la parole « y croire est obligatoire » résume la voie des salafs : 

croire aux attributs tels qu’ils sont venus, avec foi, sans altération, et 

sans philosophie. 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

4) « Poser des questions à ce sujet est une 

innovation » 

 Cette parole concerne les questions sur le “comment” des attributs 

d’Allah. Ce type de question n’existait ni, à l’époque du Prophète ni 

à l’époque des Compagnons et leurs élèves, car ils savaient que la 

réalité des attributs d’Allah dépasse totalement la capacité de l’intellect 

humain. Poser ce genre de questions, ce n’est pas chercher la vérité, 

c’est vouloir forcer une porte qu’Allah a volontairement fermée. La 

révélation nous a ordonné de croire, pas de disséquer l’inconnaissable. 

L’intellect humain a des limites, comme la vue et l’ouïe ont des limites, 

et vouloir les dépasser mène à la confusion, au doute et souvent à 

l’égarement. C’est pour cela que les salafs disaient : on affirme le sens, 

on croit au texte, et on s’arrête là où le texte s’arrête. Chercher le 

“comment” n’est pas une science, c’est une innovation religieuse qui a 

ouvert la porte aux sectes et aux déviations dans la croyance.9 

 

 

 

 

 

 

 

 
9 Al athar al mach-our ‘an al imam malik fi sifat al istiwa, Abderrazaq ibn abdelmouhsin al 
badr, page 13-42. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Le cousin du prophète, Abdellah ibn ‘Abbas a dit : « Craignez Allah, ô 

musulmans, et abstenez-vous de questionner à l’excès, d’examiner et 

d’explorer ce qui met le doute là où il y avait la certitude, ce qui ne 

fait pas partie des obligations de la religion ni de la législation des 

musulmans. Ne suivez pas les déviants, et ne livrez pas vos âmes à 

l’écoute des discours des extrémistes et des spéculateurs qui ont 

accusé les imams des musulmans, rejeté ce qui leur est venu du 

Seigneur des mondes, et ont fait prévaloir leurs opinions et leurs 

passions dans la religion d’Allah, appelant les gens à ce qu’ils jugent 

bon au lieu du Livre d’Allah et de la Sunna de Son Messager. » [Al 

ibaanah : 346] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

C) Réponses aux ambigüités autour de 

l’istiwa 

L’égarement concernant l’istiwa est essentiellement venu de deux 

grands groupes.  Le premier groupe est celui qui nie complètement 

l’attribut de l’istiwa, comme les Mou’tazila et ceux qui les ont suivis : au 

lieu d’accepter ce qu’Allah a affirmé pour lui-même, ils ont remplacé 

l’istiwa par des interprétations comme « la domination » ou des 

expressions symboliques, ce qui revient en réalité à rejeter l’attribut. 

 Le second groupe est celui qui affirme l’istiwa, mais en le dénaturant, 

en disant qu’il n’est pas un acte lié à la volonté d’Allah, mais quelque 

chose de permanent et obligatoire, ce qui revient à nier les attributs 

d’action et à contredire le sens clair des textes. Dans les deux cas, 

l’erreur vient du même problème : ils ont fait passer leurs 

raisonnements et leurs principes philosophiques avant le Coran et la 

Sunna.  Et pour ceux qui veulent approfondir et comprendre en détail 

l’origine et les erreurs de ces courants, nous avons déjà réalisé des 

vidéos complètes sur les Mou’tazila, les Asha’ira et la question de 

l’interprétation des attributs d’Allah, que nous vous invitons à 

consulter. Après avoir exposé la croyance authentique concernant 

l’istiwa, il est indispensable de répondre aux principales ambigüités 

propagées par ceux qui nient ou déforment cet attribut d’Allah. Car ces 

ambigüités ont été, à travers l’histoire, la cause principale de 

l’égarement dans ce chapitre. Nous allons donc, par la permission 

d’Allah, répondre aux quatre plus grandes ambigüités des négateurs de 

l’istiwa, de manière simple, claire et fondée sur le Coran, la Sunna et la 

compréhension des salafs. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

 

1) Ambigüité n° 1 : « Il est impossible de comprendre 

les textes de l’istiwa » 
 

En quoi consiste cette ambigüité ? 

Les négateurs de l’istiwa prétendent que les textes qui parlent de 

l’istiwa et, plus largement, des attributs d’Allah, ne peuvent pas être 

compris selon leur sens réel. Pourquoi ? 

Parce que, selon eux, les comprendre tels quels mènerait forcément à 

faire ressembler Allah aux créatures. 

Ils disent donc : 

« Ces textes ne peuvent pas être pris comme ils sont. Il faut soit les 

interpréter, soit leur retirer leur sens apparent. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Réfutation 

 

En réalité, cette ambigüité révèle parfaitement la maladie de fond de 

toutes les sectes qui se sont égarées dans les noms et attributs d’Allah, 

et en particulier sur l’istiwa. 

Cette maladie repose sur deux choses : 

1. Un sentiment de supériorité intellectuelle 

2. Un manque de soumission à la révélation 

On l’a déjà expliqué dans les vidéos sur les Jahmiyya, les Muʿtazila et les 

Asha'ira : 

Ces groupes font passer la raison avant les textes. 

Et quand tu ajoutes à cela leur fascination pour les philosophies et les 

raisonnements étrangers à l’islam, ça produit une catastrophe : 

Beaucoup d’entre eux finissent par croire — consciemment ou 

inconsciemment — qu’ils comprennent la religion mieux que la masse 

des musulmans, mieux que les compagnons du Prophète, et parfois 

même — implicitement — mieux qu’Allah. 

Allah dit pourtant : 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

نزَلنَۡ هُ  إِّنَّآ   سمح
َ
ِّي ٗا قرُۡءَٰناً   أ تحجسحج   :  سجحيوُسُف سجى ٢ تَعۡقِّلُونَ   لَّعَلَّكُمۡ   عَرَب  

 

Nous l'avons fait descendre, un Coran en [langue] arabe, afin que 

vous raisonniez. [12 : 2] 

Allah nous informe ici que le Coran a été révélé en langue arabe claire, 

pour être compris, médité et mis en pratique. 

Cela signifie une chose très simple : 

 Le Coran est compréhensible pour ceux qui maitrisent sa langue, et en 

premier lieu le Prophète et ses compagnons. 

Et pourtant, on voit arriver des gens venir après le prophète, ses 

compagnons dirent : 

« La langue arabe est vaste… » 

« On ne peut pas vraiment comprendre ce mot… » 

« Oui, Allah a dit ça, mais on ne peut pas en comprendre le sens… » 

En réalité, le message caché est le suivant : 

« Si nous, on n’a pas compris, ce n’est pas parce qu’on est ignorants. 

C’est parce que personne ne peut comprendre. Donc il faut forcément 

interpréter. » 

Autrement dit : 

Au lieu de se soumettre au texte et à la compréhension des 

compagnons du prophète, ils préfèrent corriger le texte. 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Cette prétention n’est pas une simple erreur intellectuelle. 

C’est une agression flagrante contre les textes révélés, une violation de 

leur caractère sacré, et en réalité une accusation implicite contre Allah : 

comme s’Il s’était mal exprimé en parlant de lui-même. 

Ce n’est pas de l’interprétation. C’est ce que les savants des 

fondements appellent : jouer avec les textes. 

Et ce que les gens de la Sunna appellent clairement : tahrif — une 

altération du sens. 

Ils ont pratiqué cela pendant des siècles sous les noms trompeurs de : 

« Interprétation », « métaphore », « lecture rationnelle » 

Alors qu’en réalité, c’est exactement la déformation blâmée dans le 

Coran. 

C’est aussi un très mauvais comportement envers la révélation : 

La raison n’a absolument pas le droit de détourner ce qu’Allah a dit à 

propos de lui-même ni ce que le Prophète nous a enseigné dans sa 

Sunna authentique. 

Le rôle de la raison n’est pas de juger la révélation. 

 Le rôle de la raison est de recevoir, comprendre et se soumettre. 

La révélation n’est pas venue pour être jugée par la raison. 

 Elle est venue pour guider la raison. 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Résumé : 

Le musulman doit avoir une croyance ferme : 

 Chaque mot du Coran a un sens. 

 Il n’existe aucun verset, aucune phrase, aucun passage du Coran qui 

serait dénué de sens ou incompréhensible. Le Coran est un guide. Et 

Allah l’a préservé : 

• dans ses lettres 

• et dans ses sens. 

Allah a choisi des hommes pour cette mission immense : 

• Jibril l’a enseigné au Prophète lettre par lettre 

• Le Prophète l’a enseigné dans sa récitation et dans son sens à ses 

compagnons 

• Et eux l’ont transmis à la communauté 

 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Prétendre que certains mots du Coran seraient incompréhensibles ou 

vides de sens, c’est en réalité : 

 Mettre en doute la parole d’Allah et mettre en doute la mission du 

Prophète.  

Moujahid, l’un des plus grands élèves du cousin du prophète 

Mohammed, ibn ‘Abbas a dit : « J’ai présenté le Coran à Ibn ʿAbbās 

trois fois, de son début à sa fin, en m’arrêtant à chaque verset pour 

l’interroger à son sujet. »10 

Voilà comment les salafs comprenaient le Coran : verset par verset, 

sens par sens. Et aucun compagnon du prophète ne nous a informés 

que le mot istiwa était incompréhensible ou qu’il fallait l’expliquer 

autrement. 11 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
10 Tafsir Tabari, ibn jarir At Tabari, tome 1/ page 90. 
11 Mawsou’atoul aqida wal adyan wal firaq wal madha-ib al mou’asira, tome 1/ pages 201-
202. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

2) Ambigüité n° 2 : « Le sens apparent implique la 

ressemblance avec les créatures » 

 

En quoi consiste cette ambigüité ? 

Les négateurs de l’istiwa disent : 

« Si on prend les textes selon leur sens apparent, alors cela implique 

forcément une ressemblance entre Allah et les créatures. » 

Selon eux, le “sens réel” de ces textes serait forcément un sens propre 

aux créatures. Et comme Allah ne ressemble pas aux créatures, ils 

concluent qu’il faut soit interpréter ces textes, soit les détourner de 

leur sens. 

En réalité, cette erreur est la racine de presque toutes les autres : 

 Ils n’ont tout simplement pas compris ce qu’est le “sens réel” d’un 

texte. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Réfutation 

Leur erreur centrale est d’avoir cru que : 

« Le sens réel d’un mot serait forcément à l’échelle des créatures. » 

C’est exactement pour cela qu’ils ont rejeté tant de textes sous 

prétexte de ressemblance. 

Mais cette manière de raisonner est : 

• contraire à la langue arabe 

• contraire aux textes 

• contraire à la raison saine 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

➢ Du point de vue de la langue 

En langue arabe — et dans toutes les langues — le sens réel d’un mot 

n’est pas figé dans un dictionnaire abstrait. 

 C’est le contexte qui détermine ce que le mot désigne et quelle réalité 

il décrit. 

Prenons des exemples simples : 

Le mot "raisin". 

Le mot "femme". 

Le mot "fleuve". 

Si je dis : 

• « les raisins dans mon frigo » 

• « ma femme » 

• « le fleuve à côté de chez moi » 

Je parle d’une réalité précise de ce monde. 

Mais si je dis : 

• « les raisins du Paradis » 

• « les femmes du Paradis » 

• « les fleuves du Paradis » 

 Le mot est le même. La réalité n’a absolument rien à voir. 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Dire : 

« Dès que tu dis “raisin”, tu parles forcément des raisins de ce monde » 

… c’est une absurdité. 

C’est le contexte et l’attribution qui déterminent la réalité. 

Même chose pour le mot vie : 

• Moi, je suis vivant. 

• Allah est Vivant également. 

Mais : 

• Ma vie à un début et une fin, elle est faible, imparfaite. 

• La Vie d’Allah est parfaite, éternelle, sans commencement ni fin. 

 Le mot est compris. La réalité est totalement différente. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Leur deuxième grande erreur est qu’ils ont figé chaque mot dans un 

seul sens “lexical”, puis décrété que tous les autres usages seraient 

“métaphoriques”. 

Ensuite, ils utilisent cette règle artificielle pour manipuler les textes. 

Pire encore : 

 Ils se sont arrogé le droit de décider eux-mêmes ce qui serait le “sens 

apparent” du texte. 

Puis ils ont bâti toute leur doctrine sur cette base fausse. 

Ils ont décrété que : 

« Le sens réel = ce qui convient aux créatures » 

Puis ils ont dit : 

« Ce sens est impossible pour Allah, donc il faut interpréter. » 

Tout leur raisonnement est bâti sur une erreur de départ. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

➢ Du point de vue religieux et rationnel 

Il est obligatoire de savoir une chose fondamentale : 

 Tout ce qu’Allah a mentionné à propos de Lui-même dans le Coran et 

la Sunna est digne de Sa majesté et de Sa perfection. 

• Les attributs du Créateur conviennent au Créateur. 

• Les attributs de la créature conviennent à la créature. 

La différence entre les attributs d’Allah et ceux des créatures est aussi 

grande que la différence entre leurs essences. 

Ainsi : 

 Le sens réel se comprend par l’attribution. 

Dès qu’un attribut est attribué à Allah, il est immédiatement compris 

qu’il n’a aucune ressemblance avec les attributs des créatures. 

Et aucun esprit sain ne peut nier que : 

Le Créateur est différent de la créature dans Son essence et dans tous 

Ses attributs. 

Exemple : 

Le menuisier a un pied et la chaise qu’il vient de fabriquer également. 

Mais aucune personne douée de raison dira qu’affirmer le pied pour le 

menuisier c’est affirmer que le pied de la chaise est identique au pied 

du menuisier.  

Nier cela, ce n’est plus de la science. C’est de la mauvaise foi. 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Résumé :  

Ceux qui se sont égarés dans l’istiwa et les attributs d’Allah confondent 

deux choses : 

• le sens 

• le comment (la manière, la réalité précise) 

Les gens de la Sunna disent : 

« Tous les mots du Coran sont compréhensibles » 

C’est-à-dire : 

 Le sens est compréhensible pour toute personne qui connait la langue 

arabe. 

Par exemple : 

Tout le monde comprend ce que veut dire le mot vie. 

Mais l’erreur grave de ces sectes, c’est de dire : 

« Si on affirme un mot pour Allah qui existe aussi chez les créatures, 

alors le comment est forcément identique. » 

Et comme ils refusent cela, ils préfèrent nier le sens lui-même. 

Alors qu’en réalité : 

• Nous affirmons le sens 

• Et nous ignorons le comment 

Allah dit : 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

 ۦ ليَۡسَ   سمح ِّهِّ مِّيعُ  وهَُوَ  شَيۡء    كَمِّثۡل يرُ  ٱلسَّ ورَى سجى ١١ ٱلبَۡصِّ تحجتحجسحج   :   سجحالشُّ  

Il n'y a rien qui Lui ressemble ; et c'est Lui l'Audient, le Clairvoyant. 

[42 : 11] 

Ce verset est une règle d’or. Allah commence par : « Rien ne Lui 

ressemble » pour fermer la porte à toute assimilation. Puis Il affirme : 

« C’est Lui l'Audient, le Clairvoyant » pour nous apprendre au croyant 

comment croire correctement. Oui, Allah entend. Oui, Allah voit. Mais 

pas comme nous. 

• Notre ouïe est imparfaite. 

• Son ouïe est parfaite. 

• Notre vue est limitée. 

• Sa vue est parfaite. 

Donc, on peut comprendre le sens d’un mot sans connaitre ni imaginer 

le comment. Ce qui détermine la réalité d’un attribut ce n’est pas le 

mot seul, c’est à qui on l’attribue. 

• Vie de la créature = imparfaite 

• Vie d’Allah = parfaite 

• Istiwa des créatures = imparfait 

• istiwa d’Allah = parfait 

Même mot. Réalité totalement différente. 12 

 
 

12 Mawsou’atoul aqida wal adyan wal firaq wal madha-ib al mou’asira, tome 1/ pages 202-
203. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

3) Ambigüité n° 3 : « Al-istiwa signifie la domination 

(al-istila) » 

En quoi consiste cette ambigüité ? 

Les négateurs de l’istiwa prétendent que le mot istiwa accompagné de 

la préposition ‘ala ne veut pas dire « s’élever au-dessus », mais qu’il 

signifierait plutôt : 

« Dominer, s’emparer, soumettre » (al-istila) 

Ainsi, quand Allah dit : 

« Ar-Raḥman S’est élevé au-dessus du Trône » 

Ils expliquent cela comme si cela voulait dire : 

« Il a dominé le Trône par sa puissance » 

… et non pas qu’Il s’est réellement élevé au-dessus du Trône d’une 

manière qui convient à sa majesté. 

Cette interprétation n’est pas nouvelle. Historiquement, c’est la 

doctrine : 

• des Jahmiyya 

• des Mouʿtazila 

• puis reprise plus tard par certains théologiens. 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Réfutation 

 

Nous allons répondre à cette ambigüité en deux points simples et 

décisifs. 

1) Cette explication contredit la langue arabe 

Ils prétendent que : « istiwa = istila » 

Mais cela est une erreur grossière de langue arabe. 

Comme nous l’avons dit précédemment l’origine du mot istiwa vient 

des trois lettres : Sin (س), Waw (و), Ya (ي) qui forment le verbe Sawiya 

qui renvoie à : être égal, être droit, être accompli, puis s’élever, se 

stabiliser, se parfaire ou s’occuper de quelque chose selon le contexte. 

Tandis que l’origine du mot istila vient des trois lettres : Waw ( و), lam 

) qui forment le verbe waliya (ي) Ya ,(ل) ـيَ وَلِ  ) qui signifie la proximité, le 

lien, la succession, l’attachement, l’autorité. Dans le chapitre du 

mariage, le tuteur est nommé wali, car il a de la proximité avec la 

femme qu’il va marier et autorité sur elle. 13 

Quant au mot istila ( ء اسِْتيِلََ ) signifie: Prise de pouvoir, domination après 

lutte, victoire sur un adversaire, appropriation par contrainte. 

Donc, linguistiquement, dire que istiwa signifie istila est faux. 

C’est une manipulation du langage, pas une explication. 

 
13 Maqayis lugha, ibn faris, tome 6/page 141. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

2) Cette interprétation est théologiquement absurde et dangereuse 

Dire que : 

« istiwa = domination » 

… pose un problème encore plus grave. 

Pourquoi ? 

Parce que : 

La domination, la puissance, la grandeur sont des attributs essentiels 

d’Allah. 

Allah : 

• a toujours été Tout-Puissant 

• a toujours été Dominateur 

• a toujours été Maître de toute chose 

Avant le Trône, avant les cieux, avant toute création. 

Or, nous avons expliqué que : 

 L’istiwa est un attribut d’action, lié à la volonté d’Allah. 

Le Coran nous apprend clairement que : 

• Le Trône existait déjà 

• Puis Allah a créé les cieux et la terre 

• Puis il y a eu l’istiwa d’Allah au-dessus du Trône 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Allah dit dans la sourate Al-Aʿrāf (7:54) : « Puis Il S’est élevé au-dessus 

du Trône » 

Le mot « ثم » (puis) indique clairement : 

 Un acte qui s’est produit après la création des cieux et de la terre. 

Mais la domination d’Allah : 

• n’est pas nouvelle 

• n’est pas apparue après la création des cieux et de la terre 

• Allah n’a jamais cessé d’être Dominant 

Donc si on dit : 

« istiwa = domination » 

Alors cela implique : 

« Avant la création des cieux et de la terre, Allah n’était pas dominateur 

du Trône » 

 C’est une absurdité totale et un égarement évident. 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Pire encore : cela implique une lutte 

Le mot istila en arabe implique : Une prise de pouvoir après opposition, 

rivalité, lutte. 

Untel a dominé telle terre après combat. Mais : 

 Qui aurait disputé le Trône à Allah ? 

 Qui aurait rivalisé avec Lui ? 

Personne. 

Allah n’a : 

• ni adversaire, 

• ni rival, 

• ni opposant 

Donc employer le mot istila pour Allah est faux dans le sens même du 

mot, car il ne convient pas à sa grandeur et sa puissance. 

Et surtout… 

Cette interprétation : 

• ne viens ni du Coran, 

• ni de la Sunna 

• ni des compagnons 

• ni de leurs élèves 

• ni des imams de la langue arabe 

 C’est une invention tardive, fabriquée uniquement pour fuir une 

ressemblance imaginaire avec les créatures. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

 

Conclusion : 

Al-istiwa ne signifie ni : 

• domination 

• ni prise de contrôle 

• ni conquête 

• ni victoire 

Il signifie ce qu’Allah a affirmé pour Lui-même : 

Une élévation qui convient à Sa majesté, sans ressemblance avec les 

créatures, et sans chercher à en imaginer le comment. 14 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
14 Mawsou’atoul aqida wal adyan wal firaq wal madha-ib al mou’asira, tome 1/ pages 203-
204. 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Ambigüité n° 4 : « L’istiwa impliquerait qu’Allah aurait 

besoin du Trône » 

En quoi consiste cette ambigüité ? 

Certains prétendent que si l’on affirme qu’Allah S’est élevé au-dessus 

du Trône, cela impliquerait qu’Il en aurait besoin, comme une créature 

qui s’assoit sur une monture ou sur un siège et qui tomberait si ce 

support disparaissait. 

Ils imaginent donc que l’istiwa d’Allah serait semblable à l’istiwa des 

créatures, et c’est à partir de cette fausse comparaison qu’ils disent : 

« Si Allah est au-dessus du Trône, alors il en dépend. » 

Puis, pour fuir cette conséquence imaginaire, ils changent le sens du 

mot istiwa et disent qu’il signifie : dominer ou s’emparer. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Réfutation 

Cette ambigüité repose sur une comparaison totalement fausse entre 

le Créateur et la créature. 

Allah n’est pas comparable à Ses créatures : 

• Il est le Créateur du Trône, 

• Il est le Créateur des cieux et de la terre, 

• Et tout ce qui existe dépend de Lui, alors que Lui ne dépend de 

rien. 

Dire qu’Allah aurait besoin du Trône parce qu’Il est au-dessus de celui-

ci, c’est raisonner sur Allah avec les règles des créatures. Or cela est 

faux dès la base. 

Allah a créé le monde avec des choses au-dessus d’autre chose, sans 

que ce qui est au-dessus dépende de ce qui est en dessous : 

• Les nuages sont au-dessus de la terre, sans que la terre les porte. 

• Le ciel est au-dessus de la terre, sans que la terre le soutienne. 

• L’air est au-dessus de nous, sans que nous le portions. 

Alors comment pourrait-on imaginer que le Seigneur des mondes, Al-

ʿAliyy (Le Très-Haut), Al-Ghaniyy (L’Indépendant de tout), aurait besoin 

de ce qu’Il a Lui-même créé ? 

 Allah est au-dessus du Trône, mais Il n’en a absolument pas besoin. 

Le Trône et tout ce qui existe ont besoin de Lui, tandis que Lui n’a 

besoin de rien. 

 



Le Dictionnaire du musulman 

i-slamy.com 

Résumé :  

Cette ambigüité ne vient pas du texte, mais d’une mauvaise conception 

d’Allah et d’une comparaison cachée avec les créatures. 

Les gens du faux ont d’abord imaginé une ressemblance, puis ont craint 

cette ressemblance, puis ont déformé le texte pour la fuir. 

Alors que la voie des gens de la Sunna est simple, claire et saine : 

Allah S’est élevé au-dessus du Trône d’une manière qui Lui convient, 

sans ressemblance avec les créatures, sans dépendance, sans besoin, 

et sans chercher le comment. 

 

 

 


